# إصدارات أنصار الإمام المهدي العلي العدد ( ١٤٧ )

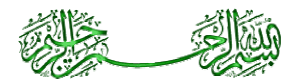
# فاطمة (عليها السلام) صديقة شهيدة

بقلم عبد العالي المنصوري

# الطبعة الأولى ١٤٣٣ هـ - ٢٠١٢ مر

لمعرفة المنربد حول دعوة السيد أحمد الحسن التَلْيَكُنَّ يُعَمِّدُ الْحُسن التَّلْيُكُنَّ يُعَمِّدُ الدُّخُولُ إلى الموقع التالي:

www.almahdyoon.org



مروى الشيخ الكليني عن محمد بن يحيى، عن العمركي بن علي، عن علي بن على بن

# بنير للهُ الرَّمْزِ الرَّحِينِ مِ

#### القدمة

الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد الذي لم يلد و لم يولد و لم يكن له كفواً أحد، الحمد لله الذي من علينا بولاية محمد وآل محمد الله الذي جعل ولايتهم حسنة لا تضرمعها سيئة، وجعل نكرانهم سيئة لا تنفع معها حسنة.

وأفضل التحية وأزكى السلام على خير الأنام محمد المصطفى وعلي المرتضى وفاطمة الزهراء والحسن المجتبى والحسين الشهيد بكربلاء وعلى علي زين العابدين ومحمد الباقر وجعفر الصادق وموسى الكاظم وعلي الرضا ومحمد الجواد وعلي الهادي والحسن العسكري ومحمد بن الحسن المهدي وأحمد بن محمد القائم اليماني.

اللهم إني أبرأ إليك من أعداء آل محمد وظالميهم، وإني حرب لمن حاربهم وعدو لمن عاداهم، محب لمن أحبهم، وأسأل الله أن يجعلني من شيعتهم ومواليهم ومن خدّام أنصارهم.

لقد عانت فاطمة بنت محمد على أقسى الظلامة والاستخفاف ممن تسلّط على رقاب المسلمين بعد أبيها على، فتنكّرت خلافة السقيفة لكل القيم الإنسانية فضلاً عن الإسلامية تجاه أهل بيت النبي على، وراحت تصب ظلمها على أهل بيته وبضعته الوحيدة التي خلفها في أمته بلا رادع إنساني أو ديني، ولم تنحصر الظلامة بخلافة السقيفة فحسب بل استقطبت الأمة جمعاء إلا ما ندر؛ فلذا يقول أمير المؤمنين الكليلة مخاطباً أبيها الرسول على بعد أن وارى جثمانها الطاهر: (وستنبئك ابنتك بتظافر أمتك على هضمها).

وقالت (عليها السلام) وهي مخاطبة جموع الناس في مسجد أبيها ﷺ: (يا مَعْشَرَ الْفِتْيةِ وَأَعْضادَ الْمِلَّةِ، وَحَضَنةَ الإِسْلامِ، ما هذهِ الْغَمِيزَةُ في حَقِّي وَالسِّنَةُ عَنْ ظُلامتِي. أما كانَ رَسُولُ اللهِ أبي يَقُولُ: "أَلْمَرءُ يُحْفَظُ في وُلْدِهِ").

فلم تحفظ هذه الأمة كرامة بنت الرسول وسيدة نساء العالمين، حتى فارقت هذه الدنيا في حسرة وكمد يعجز القلم عن وصفهما ويكل اللسان عن بيانهما.

# صبت عليّ مصائب لو أنها صبت على الأيام صرن لياليا

ولكن كما قالت (عليها السلام): (فنعم الحكم الله والزعيم محمد، والموعد القيامة، وعند الساعة يخسر المبطلون،...).

ففارقت الزهراء الدنيا وقلبها يعتصر ألماً من تخاذل الأمة التي تنتسب لأبيها على ، وانقلابها على أهل بيت العصمة الذين اصطفاهم الله سبحانه وجعلهم أبواباً له سبحانه.

وهذا الحيف والظلم الذي وقع عليها نجده مسطّراً في التاريخ على الرغم من المحاولات الجادة والمتكررة لحذف وتحريف ما جرى عليها، إلا أنّه سبحانه أزاح المستور وكشف حقيقة الظلامة التي وقعت على آل الرسول السلامة الطاهرة، فقد حفلت مصادر السنة قبل الشيعة في بيان مظلومية الزهراء، وهذا ما سيحده القارئ الكريم في هذا الكتاب الذي يبين شيئاً من تلك الظلامة، إذ لا يستطيع الإنسان أن يجمع كل أطراف الظلامة التي جرت عليها، وبسط الكلام فيها في هذه الورقات القليلة.

ولقد سحل تلك المظلومية العظمى مولى الموحدين أمير المؤمنين علي بن أبي طالب السلام وارى فاطمة (عليها السلام) الثرى فوقف معتصر القلب مجروح الفؤاد شاكياً آلامه لأخيه الذي ربّاه وحبيبه الذي كان له كالظل لصاحبه، والفصيل لأمّه فقال السلام عليك يا رسول الله عني والسلام عليك عن ابنتك وزائرتك والبائتة في الثرى ببقعتك والمختار الله لها سرعة اللحاق بك، قلّ يا رسول الله عن صفيتك صبري وعفا عن سيدة نساء العالمين تجلدي، إلا أنّ لي في التأسي بسنتك في فرقتك موضع تعز، فلقد وسدتك في ملحودة قبرك وفاضت نفسك بين نحري وصدري، بلي وفي كتاب الله [لي] أنعم القبول، إنا لله وإنا إليه وإنا إليه والغبراء يا رسول الله، أما حزيي فسرمد، وأما ليلي فمسهد وهم لا يبرح من قلبي أو يختار الله لي دارك التي أنت فيها مقيم، كمد مقيح، وهم مهيج سرعان ما فرق بيننا وإلى الله أشكو، وستنبئك ابنتك بتظافر أمتك على هضمها فأحفها السؤال واستخبرها الحال، فكم من غليل معتلج بصدرها لم تجد إلى بثه سبيلاً، وستقول ويحكم الله وهو خير الحاكمين.

سلام مودع لا قال ولا سئم، فإن أنصرف فلا عن ملالة، وإن أقم فلا عن سوء ظن بما وعد الله الصابرين، واها واها والصبر أيمن وأجمل، ولولا غلبة المستولين لجعلت المقام واللبث لزاماً معكوفاً ولأعولت إعوال الثكلى على جليل الرزية، فبعين الله تدفن ابنتك سراً وتقضم حقها وتمنع إرثها ولم يتباعد العهد ولم يخلق منك الذكر وإلى الله يا رسول الله المشتكى وفيك يا رسول الله أحسن العزاء صلى الله عليك وعليها السلام والرضوان) (۱).

عبارات تبين عمق اللوعة بشكل جلي وعميق .....

قد استرجعت الوديعة وأخذت الرهينة وأخلست الزهراء، فما أقبح الخضراء والغبراء يا رسول الله ...

أما حزين فسرمد، وأما ليلي فمسهد وهم لا يبرح من قلبي أو يختار الله لي دارك التي أنت فيها مقيم، كمد مقيح، وهم مهيج .....

وستنبئك ابنتك بتظافر أمتك على هضمها فأحفها السؤال واستخبرها الحال، فكم من غليل معتلج بصدرها لم تجد إلى بثه سبيلاً .....

واهاً واهاً والصبر أيمن وأجمل، ولولا غلبة المستولين لجعلت المقام واللبث لزاماً معكوفاً ولا عولت إعوال الثكلي على جليل الرزية .....

فبعين الله تدفن ابنتك سراً وتهضم حقها وتمنع إرثها ......

\*\* \*\* \*\*

ولأي الأمور تدفن سرّاً بضعة المصطفى ويعفى ثراها بنت مَنْ أم مَنْ حليلة مَنْ ويل لمن سن ظلمها وأذاها

وأسال الله أن يكون ما سطّر في هذا البحث نافعاً للقراء الكرام، كما وأرجو منهم النصفة لحبيبة محمد فاطمة (عليها السلام)، فيختاروا نصرتها لا نصرة من ظلمها، والله ولي التوفيق.

١- الكافي: ج١ ص٥٥٩.

#### لماذا كتاب مظلومية فاطمة (عليها السلام)؟

أجدني حائراً أمام لطف الله سبحانه وكرمه، ويمتلكني الصمت الذي يخرس لساني ويجعله عاجزاً عن البيان، وكلما نظرت لنفسي وجدتها مليئة بالذنوب والمعاصي التي سودت وجهي أمام الله سبحانه وحججه الكرام، ولكن أملي بالكريم عظيم، فهو المبتدء بالنعم عليّ بلا استحقاق منّي، ولا أقول إنه سبحانه معطي الكثير بالقليل، فأني لا أجد حتى هذا القليل الذي أستحق به هذا التوفيق الإلهي.

فهو سبحانه نعمه تتوالا على عباده طرّاً، وهو القائل: ﴿وَإِن تَعُ لَدُّواْ نِعْمَ لَهَ اللَّا لِهِ لاَ تُحْصُوهَا﴾(١).

وقد مَنّ الله سبحانه على العبد الفقير الأسود الوجه أن درج اسمه وجعله من أنصار ولي الله الأعظم وخليفته في أرضه الإمام محمد بن الحسن العسكري الطّيّلا وولده وفلذّة كبده، ووصيه ورسوله العظيم، مجمع علي وفاطمة، والعبد الحكيم، السيد أحمد الحسن الطّيّلاً لا حرمنا الله منه، فهو من أرشد لكتابة بحث وكتاب عن ظلامة أمّه سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء البتول الحوراء روحي فداها.

فقال التَّكِيُّلِاً كما جاء في كتاب مع العبد الصالح: (أيضاً: كتاب وبحث مهم حول كسر ضلع الزهراء:

تحقيق الروايات والدلالة على صحتها.

البحث من خلال روايات السنة وروايات الشيعة.

روايات اقتحام الدار.

روايات التهديد الذي صدر من الظلمة.

تحليل الروايات.

١- النحل: ١٨.

كمثال: يمكنكم الاستفادة من رواية غضب فاطمة (عليها السلام) على أبي بكر وعمر وطلبهم من أمير المؤمنين الطّيّلا أن يدخلا على فاطمة ليطلبا منها أن تصفح عنهما وتغفر لهما ماعملاه، وإنهما دخلا على فاطمة وطلبا منها المغفرة ولم ترض عنهما، فلأي شيء طلبا المغفرة إن لم يكن اقتحام دارها وكسر الضلع ؟!!

أيضاً تغييب فاطمة موضع قبرها، ماهو السبب ؟؟؟ لأنها غاضبة منهم.

أيضاً حرص فاطمة (عليها السلام) أن لا يحضروا جنازتها، ماهو السبب ؟؟؟

أيضاً بيان فضلها من كتب السنة، ولو لم يكن إلا رواية سيدة نساء العالمين لكفي، وهي يصححها حتى الوهابية) (١).

وقد قيل: إنّ قيمة الرجل على قدر همته، ومن طلب شيئًا ناله أو نال بعضه، فإن لم أوفق لكل ما أرشد به التَّلِيُّ فأسال الله سبحانه أن لا يحرمني بعضه، إنّه أهل الجود والكرم.

فشرعت بكتابة هذه الأوراق في ظلامه الصديقة الطاهرة (عليها السلام)، ولكون أنّ آل محمد على كلامهم كلام غيرهم، فهم سادة الحكمة ومنبعها فجاء اسم هذا الكتاب (فاطمة صديقة شهيدة) كما قال الإمام الكاظم الكيليّ حيث قال: (إنّ فاطمة "عليها السلام" صديقة شهيدة،...) (1).

فجاء هذا الكتاب الذي بين يدي الإخوة الكرام، وحاولت في هذا الكتاب توثيق الظلامة فقط، فلم أتعرّض بالتفصيل لفضائل ومناقب سيدة نساء العالمين (عليها السلام)، بل تعرّضت لها بشكل مجمل سائلاً المولى سبحانه أن يوفقني للتعرّض لذلك في بحث آخر.

وجعلت هذا البحث في خمسة أبواب، وفي كل باب فصول، وفي بعض الفصول عناوين متعددة.

١- مع العبد الصالح: ص٩٧.

۲- الکافی: ج۱ ص۵۹۸.

و لم أستطع في هذا البحث الإلمام بكل جوانب المظلومية، وذلك خشية الإطالة على القارئ الكريم من جهة، ولضيق الوقت من جهة ثانية، فأرجو من القرّاء الكرام أن يعذروني عن قصوري وتقصيري في البيان التام لمظلومية السيدة الشهيدة فاطمة (عليها السلام).

#### وفي الختام أقول:

إليك يا مَن أنقذتني من عبادة الأصنام وهديتني لعبادة الله ....

إليك يا من عرفتني الحق محمد وآل محمد الأئمة والمهديين ....

إليك يا مجمع علي وفاطمة، وسرّها المستودع فيها، المخفي عبر الدهور والأزمان .....

إلى سيدي ومولاي اليماني أحمد الحسن التَلْيُثْلُرُ .....

أرفع إليك يا سر البتول هذا الجهد البسيط الذي جمعته في بيان ظلامة أمّك سيدة النساء آملاً أن يحظى بالقبول بين يديك الكريمتين.

أسأل الله تعالى الإخلاص لولايتك، والدفاع عنك وعن آبائك وأبنائك الله وأمّك الشهيدة فاطمة (عليها السلام).

غرّة ربيع الثاني لسنة ١٤٣٢ هجرية خادمك وخادم أنصارك عبد العالى المنصوري

# الباب الأول

#### وفيه فصول:

- الفصل الأول: من هم أهل البيت (عليهم السلام) ؟
  - الفصل الثاني: أهل البيت في القرآن
  - الفصل الثالث: أهل البيت في السنّة الشريفة
  - الفصل الرابع: ظلامة أهل البيت (عليهم السلام)
  - الفصل الخامس: فلما اختار الله لنبيه دار أنبيائه

#### الفصل الأول:

# من هم أهل البيت في آية التطهير؟

#### الأهل في القرآن:

جاء لفظ الأهل في معاني عديدة:

أولاً: الزوجة: فقد جاء في القرآن الكريم آيات يراد من لفظ الأهل فيها الزوجة، منها:

قال تعالى: ﴿إِذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَّعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى﴾(١).

وقال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ مُوسَى لِأَهْلِهِ إِنِّي آنَسْتُ نَاراً سَآتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ آتِيكُم بِشِهَابٍ قَبَسٍ لَّعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَاراً قَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَّعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ ﴿ "".

فأهل موسى الطِّين المقصود منها زوجته التي كانت معه آتية من مدين وقاصدة معه مصر، ولم يكن يصحبه غيرها أحد.

وقال تعالى: ﴿وَاستَبَقَا الْبَابَ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِن دُبُرٍ وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَى الْبَابِ قَالَتْ مَا جَزَاء مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءاً إِلاَّ أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ (١٤).

كما أنَّ الأهل في هذه الآية المراد منها الزوجة، أي زوجة عزيز مصر.

ثانياً: الأسرة: وقد جاء لفظ الأهل بمعنى الأسرة أي: الزوجين والأولاد والمتعلقين بالرجل، كما يشير إلى ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا أَن جَاءت رُسُلُنَا لُوطاً سِيءَ بهمْ وَضَاقَ بِهمْ ذَرْعاً

١- طه: ١٠.

۲- النمل: ۷.

٣- القصيص: ٢٩.

٤ ـ پوسف: ٢٥.

وَقَالُوا لَا تَخَفْ وَلَا تَحْزَنْ إِنَّا مُنَجُّوكَ وَأَهْلَكَ إِلَّا امْرَأَتَكَ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴿''، ﴿وَأَمُرْ أَقُكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾''، ﴿وَاجْعَل أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى ﴾''، ﴿وَاجْعَل لَيْ وَزِيراً مِّنْ أَهْلِي ﴾''.

فالآية الأولى تشير إلى نجاة نبي الله لوط التَّلِيُّلاً من العقوبة التي حلّت بقومه، والذي نجى من العذاب هو لوط وابنتيه، وحتى امرأته لم تنجُ من العذاب؛ لأنها خالفت أمر زوجها النبي، ووقفت مع من خالفوه.

فالقرآن يعبر عن ابنتي لوط وزوجته بلفظ الأهل، واستثنى من أهل لوط الذين سينالهم العذاب زوجته، فأطلق لفظ الأهل على البنتين الناجيتين مع أبيهما لوط التَّلِيُّلِ، وعلى زوجته التي لم تنجُ من العذاب.

كما في الآية الثانية توجيه للمؤمنين بالاهتمام بأمر الصلاة وتوجيه الأهل لأداء هذه الفريضة الإلهية.

والأخ باعتباره من الأقارب فيعد من الأهل كما في قول موسى بحق أخيه هارون عليهما السلام.

فالآية الأولى والثانية جاء لفظ الأهل فيهما بالمعنى العرفي المعروف وهو الذرية، كما في الآية الأولى، والأزواج والذرية معاً كما في الآية الثانية.

والأخ كما في الآية الثالثة.

ثالثاً: أسرة الرجل المتوافقين معه في المنهج الفكري، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَادَى نُوحُ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ الْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ ﴿ أَنْ اللَّهِ عَلْمُ الْحَاكِمِينَ ﴾ فأهل نوح الطَيْكُ لَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ الْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ ﴾ فأهل نوح الطَيْكُ للسماوية، فلذا ليس من عاشوا معه في بيته، بل الذين اندمجوا معه في مبدئه والمؤمنون برسالته السماوية، فلذا

١- العنكبوت: ٣٣.

۲- طه: ۱۳۲.

۳- طه: ۲۹.

٤- هود: ٥٤

نهاه الله تعالى أن يعد ابنه من أهله فقال سبحانه: ﴿قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلاَ تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾(١).

رابعاً: مطلق الأقارب والعشيرة: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُواْ حَكَماً مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِّنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيدَا إِصْلاَحاً يُوفِق اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيماً خَبِيراً ﴾ (٢)، ﴿ قَالَ هِي رَاوَدَتْنِي عَن نَفْسِي وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ الكَاذِبِينَ ﴾ (٣). الكَاذِبِينَ ﴾ (٣).

فقد جاء في توضيح المراد من الأهل في الآيتين بأقارب الزوجين.

خامساً: أبناء الرجل فقط: قال تعالى في قصة نبيه أيوب الطَّيِّ ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَى لِلْعَابِدِينَ ﴾ ('')، ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكْرَى لِأُوْلِي الْأَلْبَابِ ﴾ ('').

فالأهل الذي آتاهم الله لنبيه أيوب بعد أن كشف الضرعنه هم أولاده.

سادساً: أصحاب الشيء: ﴿وَلَا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ﴾ (١)، أي بأصحابه، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ (١)، أي إلى أصحابها.

وقال تعالى في قصة موسى مع العبد الصالح عليهما السلام وحرق العبد الصالح للسفينة، فقال موسى التَّكِيْلِمُ: ﴿قَالَ أَخَرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جَنْتَ شَيْئًا إِمْراً ﴿(^)، أي أصحابها.

ومن هنا يتضح أنّ لفظة الأهل في القرآن تطلق ويراد بها أكثر من معنى، تعرف من خلال تفسير الآيات ومن خلال السياق القرآني.

١- هود: ٦٤.

۲- النساء: ۳۰

٣- يوسف: ٢٦.

٤- الأنبياء: ٨٤.

٥- ص: ٤٣.

٦- فاطر: ٤٣.

٧- النساء: ٥٨.

٨- الكهف: ٧١.

ومن هنا يُعرف أنّ كلمة الأهل مطلقة لا بد من تخصيصها وتقييد إطلاقها من خلال قرينة ترافق الاستعمال، كأن يشير المتكلم إلى المقصود من كلامه، أو يبيّن للسامع المراد من لفظ الأهل في كلامه.

ولهذا نجد الرسول على قد كلمة أهل البيت؛ لأنه يعلم مرونة هذه الكلمة وانطباقها على أكثر من مورد، كما سيتضح ذلك فيما يأتي.

وبسبب انطباقها على أكثر من مورد نشأت أقوال في تشخيص المراد من أهل البيت الله في آية التطهير:

القول الأول: إنّ المراد بأهل البيت على في آية التطهير هم: بنو هاشم عشيرة النبي الته التقول الأول: إنّ المراد بأهل البيت على الحنفية من أهل السنة.

القول الثاني: هم المؤمنون من بني هاشم وعبد المطلب دون غيرهم. وهو رأي الشافعية.

القول الثالث: نساء النبي الله فقط. وهو قول عكرمة مولى ابن عباس، ومقاتل وعروة ومن سار على نهجهم.

القول الرابع: أهل البيت هم الرسول وعلي وفاطمة والحسن والحسين الله ،مضافاً إلى أزواج النبي الله . واختار هذا القول الآلوسي في روح المعاني، وابن حجر العسقلاني.

القول الخامس: المقصود بأهل البيت هم العباس ابن عبد المطلب وأبناؤه، وقد نسبوا حديثاً للرسول على غرار حديث الكساء.

عن أبي أسيد الساعدي، قال: (قال رسول الله على للعباس بن عبد المطلب: "يا أبا الفضل، لا ترم من مترلك أنت وبنوك غداً حتى آتيكم فإن لي فيكم حاجة". قال: فانتظروه حتى جاء بعد ما أضحى النهار فدخل عليهم فقال: "السلام عليكم"، فقالوا: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته، قال: "كيف أصبحتم ؟" قالوا: بخير نحمد الله تعالى، فكيف أصبحت بأبينا وأمنا أنت يا رسول الله ؟ قال: "أصبحت بخير أحمد الله تعالى"، فقال: "تقدّموا تقاربوا يزحف بعضكم إلى بعض حتى إذا مكنوه اشتمل عليهم بملاءته، ثم قال: يا رب، هذا عمي وصنو أبي،

وهؤلاء أهل بيتي فاسترهم من النار كستري إياهم بملاءتي هذه"، قال فأمنت أسكفة الباب وحوائط البيت فقالت: آمين آمين (١).

القول السادس: أهل البيت على هم رسول الله وعلى وفاطمة والحسنان على الله الله وعلى وفاطمة والحسنان على الله الله وعلى المادس:

#### الأهل في اللغة:

جاء لفظ الأهل في عدّة معانى في كتب اللغة:

قال الزبيدي في تاج العروس: أهل الرجل: عشيرته وذوو قرباه، ومنه قوله تعالى: ﴿فَابْعَثُواْ حَكَماً مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِّنْ أَهْلِهِ اللهِ عَلَى المُعْلَهِ اللهِ عَلَى المُعْلَهِ اللهِ عَلَى المُعْلَهِ اللهِ عَلَى المُعْلَهُ اللهِ عَلَى المُعْلَمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّم

وقال الراغب: أهل الرجل: من يجمعه وإياهم نسب أو دين، أو ما يجري مجراهما، من صناعة وبيت وبلد، فأهل الرجل في الأصل: من يجمعه وإياهم مسكن واحد، ثم تجوز به، فقيل: أهل بيته: من يجمعه وإياهم نسب أو ما ذكر، وتعورف في أسرة النبي عليه مطلقاً (٣).

وقال صاحب الصحاح: وآل الرجل أهله وعياله، وآله أيضاً: أتباعه (٤).

#### المراد من كلمة بيت:

جاءت في القرآن الكريم في مواضع عديدة في كتاب الله وسنة النبي الله ، وأُريد أمرين:

الأول: البيت النسبي، وهو جماعة من الناس تجمعهم رابطة القربي ويكونون إما جزء العشيرة أو القبيلة، قال تعالى: ﴿فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٥)، والمراد من البيت في الله لوط وابنتاه.

وجاء أيضاً بمعنى الجزء من القبيلة، فعن ابن عباس، قال: قال رسول الله على: (إنّ الله على قسم الخلق قسمين: فجعلني في خيرهما قسمة، وذلك قوله على في ذكر أصحاب اليمين

١- ذخائر العقبى: ص٥٩٠.

٢- تاج العروس: ج١٤ ص٥٣. والآية: النساء: ٣٥.

مفردات غريب القرآن: ص٢٩.

٤- مختار الصحاح: ص٢٥.

٥- الذاريات: ٣٦.

وأصحاب الشمال، وأنا من أصحاب اليمين، وأنا خير أصحاب اليمين، ثم جعل القسمين أثلاثاً، فجعلني في خيرها ثلثاً، وذلك قوله على: ﴿فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ هُو وَالسَّابِقُونَ لَلسَّابِقُونَ وَأَنا من السابقين، وأمن على المُشْأَمَةِ هُو وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ وَأَنا من السابقين، وأنا خير السابقين، ثم جعل الأثلاث قبائل، فجعلني في خيرها قبيلة، وذلك قوله على: ﴿وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَثْقَاكُمْ وَنا أَنهى ولد آدم وأكرمهم على الله جل ثناؤه ولا فخر، ثم جعل القبائل بيوتاً، فجعلني في خيرها بيتاً، وذلك قوله على الله جل ثناؤه ولا فخر، ثم جعل القبائل بيوتاً، فجعلني في خيرها بيتاً، وذلك قوله عَلى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً وَأَنْ ('').

الثاني: البيت المادي المعد للسكني أو بيوت العبادة.

قال تعالى: ﴿وَرَاوَدَتْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسهِ ﴿ وَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَالْآصَالِ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ ﴿ وَالْآصَالِ ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ وَيُذْكُرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ ﴿ أَنْ الْبُيُوتِ لَلَّهِ النَّامُونَ لَا الْعَنكُبُوتِ لَوْ كَانُوا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ (٧).

## أهل البيت في آية التطهير:

جاء لفظ (أهل البيت) في القرآن الكريم مرتين:

الأولى: في قوله تعالى: ﴿قَالُواْ أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّجيدٌ﴾ (^).

ويراد بأهل البيت في هذه الآية أهل بيت نبي الله إبراهيم التَّلِيُّانَ، فإبراهيم التَّلَيُّانَ وزوجته سارة (عليها السلام)كلاهما من بيت واحد، لكون سارة ابنة عم إبراهيم التَّلَيُّانَ.

١- الواقعة: ٨ – ١٠.

٢- الحجرات: ١٣.

٣- الأحزاب: ٣٣.

٤- أمالي الشيخ الصدوق: ص٧٢٩.

٥- يوسف: ٣٣.

٦- النور: ٣٦.

٧- العنكبوت: ٤١.

٨- سورة هود: ٧٣.

الثانية: في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً﴾(١).

والمراد بما أهل بيت النبي محمد الليلة.

وأطلق المسلمون لفظ (أهل البيت) و (آل البيت) على أهل بيت محمد على فقط، حتى صار اللفظ علماً عليهم لا يفهم منه غيرهم إلا بالقرينة.

يقول الشيخ الطبرسي في مجمع البيان في تفسير الآية الثالثة والثلاثون من سورة الأحزاب: (اتفقت الأمة بأجمعها على أنّ المراد بأهل البيت في الآية أهل بيت نبينا الشيد....) (١٠).

وننقل أهم رأيين ذُكرا في هذا الموضوع:

الرأي الأول: المراد بأهل البيت نساء النبي خاصة.

روى السيوطي في الدر المنثور أنَّ عكرمة كان يقول عن الآية الثالثة والثلاثين من سورة الأحزاب (٢): (من شاء باهلته أنَّه نزلت في أزواج النبي الله (٤)، (٥).

فتكون الآية خاصة بنساء النبي اللياتية.

١- الأحزاب: ٣٣.

۱- الاحراب: ۱۱. ۲- مجمع البيان: ج۸ ص٥٦.

اعتراف منه بعصمته ولانهار عنده أساس عقيدته التي سوغت لهم الخروج عليه ومحاربته، بل وقتله السلام. والذي يظهر أن الرأي السائد على عهده خلاف رأي عكرمة، كما تشعر بذلك الرواية الأخرى التي ينقلها صاحب الدر المنثور عن عكرمة في معرض ردّه على غيره، قال: ليس بالذي تذهبون إليه إنما هو نساء النبي الله . ( الدر المنثور:

وقد حاول علي بن عبد الله بن عباس صده وردعه عن ذلك، حتى أنه كان يوثقه على الكنيف ليرتدع عن الكذب على أبيه، يقول على بن عبد الله بن عبد الله بن عباس و عكرمة موثق على باب كنيف، فقلت: أتفعلون هذا بمولاكم ؟ فقال: إن هذا يكذب على أبي. (المعارف: ص٥٦، وفيات الأعيان: ج٣ ص٢٦٦، دراسات في الحديث والمحدثين: ص٨٦١). فعكرمة لا قيمة لكلامه، ومن يراجع ترجمته لعرف ذلك.

الرأي الثاني: المراد بأهل البيت هم محمد عليه وفاطمة والحسن والحسين عليه.

وقفة مع الرأي الأول:

يمكن أن يناقش الرأي الأول بعدة أمور:

الأمر الأول: تصريح القرآن والسنة بخروج النساء عن مفاد الآية.

فقد صرحت بعض الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة بعدم عصمة زوجات النبي على ووقوع الخطأ الظاهر من بعضهن، وهو لا يتناسب مع إذهاب الرجس والتطهير المستفاد من الآية.

وإليك بعض ما يدل على ذلك في بعض نساء النبي الله من القرآن الكريم والسنة الشريفة:

أمّا القرآن الكريم؛ فقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَن بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَّأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنبَأَكَ هَذَا قَالَ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَن بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَّأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَّأَنِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ﷺ إِن تَتُوبَا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُو مَوْلَكَ أَلُوبُكُما وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُو مَوْلَكُ أَلُوبُكُما وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُو مَوْلَكُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴿ ().

فقد روى الفريقان نزولها في عائشة وحفصة، وإليك بعضاً مما روي في ذلك:

روى الطبري في تفسيره روايات كثيرة (١)، وكذلك البخاري في صحيحة إنّ المتظاهرتين كانتا عائشة وحفصة، وأنّ نساء النبي على فعلن ما يوجب اعتزاله إياهن تسعة وعشرين يوماً حتى نزلت آية التخيير: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسنَاتِ مِنكُنَّ أَجْراً عَظِيماً ﴿ (١).

**١-** التحريم: ٣ – ٤.

٢- جامع الْبيان: ج٢٨ ص٢٠٤.

٣- الأحزاب: ٢٩.

فلقد جاء في صحيح البخاري وغيره عن ابن عباس أنّه قال: (مكثت سنة أريد أن أسأل عمر بن الخطاب عن آية فما أستطيع أن أسأله هيبة له حتى خرج حاجّاً فخرجت معه، فلما رجعت وكنا ببعض الطريق عدل إلى الأراك لحاجة له، قال: فوقفت له حتى فرغ ثم سرت معه فقلت له: يا أمير المؤمنين من اللتان تظاهرتا على النبي صلى الله عليه وسلم من أزواجه فقال تلك حفصة وعائشة ...) (1).

لذا ذكر المفسرون أنها في حفصة وعائشة، ففي تفسير ابن عباس: (توبا إلى الله يا عائشة ويا حفصة من إيذائكما رسول الله ومعصيتكما له) (٢).

وقال البيضاوي: (﴿إِن تَتُوبَا إِلَى اللَّهِ خطاب لحفصة وعائشة على الالتفات للمبالغة في المعاتبة) (٢).

وقال الزمخشري: (خطاب لحفصة وعائشة على طريقة الالتفات ليكون أبلغ في معاتبتهما)(٤).

وقال الشيخ الطبرسي: (ثم خاطب سبحانه عائشة وحفصة، فقال: ﴿إِن تَتُوبَا إِلَى اللَّهِ مَن التعاون على النبي ﷺ بالإيذاء والتظاهر عليه) (٧).

١- صحيح البخاري: ج٦ ص٩٦، صحيح مسلم: ج٤ ص١٩٠، عمدة القاري: ج٩١ ص٢٤٩، فتح الباري: ج٩ صحيح البخاري: ج٩ ص١٩٤، فتح البيان: ج٨١ ص١٨٩، جامع البيان: ج٨٢ ص١٨٩، جامع البيان: ج٨٠ ص١٨٩، جامع البيان: ج٨٠ ص١٠٩، تفسير القرطبي: ج٨١ ص١٨٩، جامع البيان: ج٨٠ ص١٠٩، تحفة الأحوذي: ج٩ ص١٩٠٠.

٢- تنوير المقابس من تفسير ابن عباس: ص٤٧٧.

٣- تفسير البيضاوي: ج٥ ص٥٥٥.

٤- تفسير الكشاف: ج٤ ص١٢٧.

٥- التحريم: ١٠.

٦- تفسير الكشاف: ج٤ ص١٣١.

٧- تفسير مجمع البيان: ج١٠ ص٥٩.

فراجع غير من تقدّم ذكرهم عند بحثهم هذه الآية.

وأمّا السنة؛ فقد روى الطبرسي عن الواحدي بالإسناد عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: (كان رسول الله على جالساً مع حفصة، فتشاجرا بينهما، فقال لها: "هل لك أن أجعل بيني وبينك رجلاً ؟" قالت: نعم. فأرسل إلى عمر. فلما أن دخل عليهما قال لها: تكلمي، فقالت: يا رسول الله، تكلم ولا تقل إلا حقاً! فرفع عمر يده فوجاً وجهها، ثم رفع يده فوجاً وجهها، فقال له النبي على: "كف"، فقال عمر: يا عدوة الله! النبي لا يقول إلا حقاً، والذي بعثه بالحق، لولا مجلسه ما رفعت يدي حتى تموتي! فقام النبي على فصعد إلى غرفة فمكث فيها شهراً، لا يقرب شيئاً من نسائه، يتغذى ويتعشى فيها، فأنزل الله تعالى هذه الآيات!) (١)، (٢).

ورويت نفس هذه الحادثة مع عائشة أيضاً ودخول أبي بكر عليها بدل عمر.

روى الخطيب البغدادي عن عائشة قالت: (كان بيني وبين رسول الله على كلام، فقال: "بمن ترضين أن يكون بيني وبينك ؟ أترضين بأبي عبيدة بن الجراح ؟" قلت: لا، ذاك رجل لين يقضي لك عليّ، قال: "أترضين بعمر بن الخطاب ؟" قلت: لا، إنّي لأفرق من عمر، فقال رسول على: "والشيطان يفرق منه"، فقال: "أترضين بأبي بكر ؟"، قلت: نعم! فبعث إليه فجاء، فقال رسول الله على: "أقض بيني وبين هذه". قال: أنا يا رسول الله ؟ قال: "نعم"، فتكلم رسول الله على: أقصد يا رسول الله. قالت: فرفع أبو بكر يده فلطم وجهي فتكلم رسول الله على نقلت له: أقصد يا رسول الله. قالت: فرفع أبو بكر يده فلطم وجهي

١- تفسير مجمع البيان: ج ٨ ص١٥١. ولم أعثر على الرواية في أسباب النزول، ولعلها حذفت من الطبعات الحديثة.
 والآيات هي قوله تعالى: (يَا نِسَاء النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبِيَّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا العَذَابُ ضِعْقَيْن وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيراً \* وَمَن يَقْلَتْ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ وَقَعْمَلْ صَالِحاً نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْن وَأَعْتَدُنَا لَهَا رِزْقاً كَرِيماً).

ولقد روى مضمون هذه الرواية السمعاني في تفسيره عن ابن عباس أن النبي كان في بيت حفصة فتشاجرا، فقال لها رسول الله: أجعل بيني وبينك رجلا، أتريدين أباك ؟ قالت: نعم، فدعا عمر رضي الله عنه فلما دخل قال النبي لحفصة: تكلمي. فقالت حفصة: يا رسول الله، تكلم ولا تقل إلا حقا. فرفع عمر يده وضرب وجهها، وقال: يا عدوة نفسها، أتقولين هذا لرسول الله؟ ثم إن رسول الله آلى منهن شهرا واعتزل، وأنزل الله تعالى آية التخيير، فلما أنزل الله آية التخيير بدأ بعائشة رضى الله عنها. (تفسير السمعاني: ج٤ ص٢٧٦).

٢- أقول: ليلاحظ القارئ التناقض الذي وقع فيه الخليفة الثاني، فبالأمس يقول أن النبي لا يقول إلا حقاً، ويتهم النبي بالهجر عند احتضاره، وهذا يؤكد أن الإتهام بالهجر كان لغرض سياسي يكمن في نفس الخليفة، فعند عدم الخوف على الهدف يعطي النبي النبي المعلق الملازمة للحق وعدم الانحراف عنه، بينما يتهمه بالهجر وغلبة الوجع عند خوفه على هدفه وهو ذهاب السلطة منه.

لطمة بدر منها أنفي ومنخراي دماً. وقال: لا أم لك فمن يقصد إذا لم يقصد رسول الله عليه؟! فقال الله الله الله عن وجهي وثوبي بيده) (١).

وأخرج الهيثمي في مجمع الزوائد عن عائشة في حديث إلى أن تقول: فقال رسول الله ("حولوا متاع عائشة على جمل عائشة حتى يمضى الركب"، قالت عائشة: فلما رأيت ذلك قلت: يا لعباد الله غلبتنا هذه اليهودية على رسول الله الركب"، قالت: فقال رسول الله: "يا أم سلمة [يا أم عبد الله] (") إنّ متاعك كان فيه خف وكان متاع صفية فيه ثقل فأبطأ بالركب فحولنا متاعها على بعيرك وحولنا متاعك على بعيرها"، قالت: فقلت ألست تزعم أنك رسول الله على، قالت: فتبسم فقال: "أو في شك أنت يا أم عبد الله ؟!" قالت: قلت ألست تزعم أنك رسول الله فهلا عدلت! وسمعني أبو بكر وكان فيه غرب أي حِدة فأقبل علي ولطم وجهي، فقال رسول الله على "مهلاً يا أبا بكر، فقال: يا رسول الله أما سمعت ما قالت") (").

وجاء في صحيح البخاري، عن نافع، عن عبد الله، قال: (قام النبي عطيباً فأشار نحو مسكن عائشة فقال: (هنا الفتنة ثلاثاً من حيث يطلع قرن الشيطان) (٤).

وروى أحمد في المسند: عن ابن عمر، قال: خرج رسول على من بيت عائشة فقال: (رأس الكفر من ههنا من حيث يطلع قرن الشيطان) (°).

كما أنها هي التي أغضبت النبي الله وكذبت عليه، وأهانت حديجة (عليها السلام) إهانات صريحة. حتى قالت للنبي يوماً: هل كانت إلا عجوزاً حمراء الشدقين ؟ فتأ لم النبي الله من قولها. تقول عائشة: (فتمعّر (1) وجهه أي وجه النبي الله تمعّراً ما كنت أراه إلا عند نزول الوحي أو عند المخيلة حتى ينظر أرحمة أم عذاب) (٧).

۱ ـ تاریخ بغداد: ج۱۱ ص۲۳۹.

٢- ما بين قوسين جاء في مسند أبي يعلى: ج٨ ص١٣٠. والظاهر أنه الصحيح.

٣- مجمع الزوائد: ج٤ ص٢٢١، مسند أبي يعلي: ج٨ ص١٣٠.

٤- صحيّحِ البخاري : ج٤ ص٤٦، العمدة لّابن البطريق: ص٥٦.

٥- مِسند أَحمد: ج٢ ص٢٣.

٦- أي: تغير.

٧- مسند أحمد: ج٦ ص١٥٠.

فانظر وكن منصفاً أيها القارئ إلى الفتن التي كانت تحيكها عائشة مع حفصة في بيت الطهر والطهارة! فكانتا معروفتان بالفتن حتى أنّ عثمان عندما تشاجر مع حفصة وعائشة قال فيهما: إنّ هاتان الفتانتان، إلا تنتهيان أو لأسبنكما ما حل لي السباب، وإنّي لأصلكما لعالم(١).

فكانت عائشة تعيش التذبذب والتناقض السلوكي، فظهرت في أفعالها عدّة مفارقات، فكانت تلعن عثمان وتأمر بقتله لكفره، ثم لم تلبث أن خرجت تطالب بدمه! وكذلك مع معاوية، فكانت راضية عليه عندما كان يغدق عليها في العطاء، ثم لم تلبث أن لعنته!

كما أنها وقفت موقفاً معادياً لخليفة رسول الله ﷺ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الطَّيْكُانِ وحاربته.

ولو لم ترتكب سوى مقاتلتها لإمام زمانها أمير المؤمنين علي بن أبي طالب العَلَىٰ في حرب الحمل، بعد إجماع الأمة على إمامته، وبعد سماعها قول النبي الأعظم على فيه: (علي مع الحق والحق مع علي) (۱)، وقوله على: (من فارق علياً فقد فارقني ومن فارقني فقد فارق الله) (٤) لكفى بما جرماً كبيراً تكون به من أهل النار. تلك الحرب التي قضى بسببها نحو ستة عشر ألفاً وسبعمائة وتسعون رجلاً من المسلمين.

ولطالما حذّرها الرسول على الطّنيّل وحذّر منها ومن فعلها، وأوصى أمير المؤمنين الطّنيّل بالرفق بها، فحذّرها من مسيرها لحرب على الطّنيّل وذكر لها قصة كلاب الحوأب ونبحها إياها (٥)، حتى أنها أرادت خداع أم سلمة لكي تخرج معها لكنها رفضت بشدّة وقدّمت لها النصيحة.

١- المصنف: ج١١ ص٣٥٦.

۲ـ مجمع الزوائد: ج۷ ص۲۳۰.

٣- أمالي الشيخ الصدوق: ص٥٠٠.

٤- ينابيع المودة لذوي القربي للقندوزي: ج١ ص١٧٣.

٥- روى أحمد في مسنده، بسنده عن قيس، قال: (لما أقبلت عائشة بلغت مياه بنى عامر ليلا نبحت الكلاب، قالت: أي ماء هذا، قالوا: ماء الحوأب، قالت: ما أظنني إلا أني راجعة، فقال بعض من كان معها: بل تقدمين فيراك المسلمون فيصلح الله على ذات بينهم، قالت: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لها ذات يوم كيف بإحداكن تنبح عليها كلاب الحوأب). ج٦ ص٥٢.

روى ابن أبي الحديد المعتزلي، عن أبي مخنف: قال أبو مخنف: (جاءت عائشة إلى أم سلمة تخادعها على الخروج للطلب بدم عثمان، فقالت لها: يا بنت أبي أمية، أنت أول مهاجرة من أزواج رسول الله بين وأنت كبيرة أمهات المؤمنين، وكان رسول الله بين يقسم لنا من بيتك، وكان جبريل أكثر ما يكون في متزلك، فقالت أم سلمة: لأمر ما قلت هذه المقالة، فقالت عائشة: إنّ عبد الله أخبرني أنّ القوم استتابوا عثمان، فلما تاب قتلوه صائماً في شهر حرام، وقد عزمت على الخروج إلى البصرة ومعي الزبير وطلحة، فأخرجي معنا لعل الله أن يصلح هذا الأمر على أيدينا بنا، فقالت أم سلمة: إنك كنت بالأمس تحرضين على عثمان، وتقولين فيه أخبث القول، وما كان اسمه عندك إلا نعثلاً، وإنك لتعرفين متزلة علي بن أبي طالب عند رسول الله بين، أفاذكرك ؟ قالت: نعم، قالت: أتذكرين يوم أقبل النه ونحن معه، فنهيتك فعصيتني، فهجمت عليهما، فما لبثت أن رجعت باكية، فقلت: ما شأنك ؟ فقلت: في هنمت عليهما، وهما يتناجيان، فقلت لعلي: ليس لي من رسول الله إلا يوم من تسعة أيام فقال: ارجعي وراءك والله لا يبغضه أحد من أهل بيتي ولا من غيرهم من الناس إلا وهو خارج فقال: ارجعي وراءك والله لا يبغضه أحد من أهل بيتي ولا من غيرهم من الناس إلا وهو خارج من الإيمان، فرجعت نادمة ساقطة! قالت عائشة: نعم، أذكر ذلك.

قالت: وأذكرك أيضاً، كنت أنا وأنت مع رسول الله الله الله التكن رأسه، وأنا أحيس له حيساً، وكان الحيس يعجبه، فرفع رأسه، وقال الله: يا ليت شعري، أيتكن صاحبة الجمل الأذنب، تنبحها كلاب الحوأب، فتكون ناكبة عن الصراط! فرفعت يدي من الحيس، فقلت: أعوذ بالله وبرسوله من ذلك، ثم ضرب على ظهرك، وقال: إياك أن تكونيها، ثم قال: يا بنت أبي أمية، إياك أن تكونيها يا حميراء، أما أنا فقد أنذرتك، قالت عائشة: نعم، أذكر هذا.

قالت: وأذكرك أيضاً كنت أنا وأنت مع رسول الله على يتعاهد نعلى، وكان على يتعاهد نعلى رسول الله على يتعاهد أثوابه فيغسلها، فنقبت له نعل، فأخذها يومئذ يخصفها، وقعد في ظل سمرة، وجاء أبوك ومعه عمر، فاستأذنا عليه، فقمنا إلى الحجاب، ودخلا يحادثانه فيما أراد، ثم قالا: يا رسول الله، إنا لا ندري قدر ما تصحبنا، فلو أعلمتنا من

يستخلف علينا، ليكون لنا بعدك مفزعاً ؟ فقال لهما: أما إني قد أرى مكانه، ولو فعلت لتفرقتم عنه، كما تفرقت بنو إسرائيل عن هارون بن عمران، فسكتا ثم خرجا، فلما خرجنا إلى رسول الله عليه متّا : من كنت يا رسول الله مستخلفاً عليهم ؟ فقال: خاصف النعل، فنظرنا فلم نر أحداً إلا علياً، فقلت: يا رسول الله، ما أرى إلا علياً، فقال: هو ذاك، فقالت عائشة: نعم، أذكر ذلك.

فقالت: فأي خروج تخرجين بعد هذا ؟ فقالت: إنما أخرج للإصلاح بين الناس وأرجو فيه الأجر إن شاء الله، فقالت: أنت ورأيك، فانصرفت عائشة عنها) (١).

وبعد ما تقدّم ندرك سبب تمنّي رسول الله الله موت عائشة ودفنها في حياته، كما يروي البيهقي في السنن الكبرى وغيره:

قالت عائشة: (وا رأساه. فقال عليك: "وددت أن ذلك يكون وأنا حي فأصلي عليك وأدفنك". فقلت غيراً: أو كأنك تبر ذلك، لكأني أراك في ذلك اليوم معرّساً ببعض نساء!)(١).

فمن يعلم أنّ زوجته سوف تفعل كل هذه الأفاعيل بعد وفاته ألا يتمني موتما ؟!

ومع هذا كله كيف لعاقل أن يقول بأن عائشة وحفصة من الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً ؟

وكيف تشمل آية التطهير من كان كل وقتها، إمّا معصية لله ولرسوله أو لوليه، أو إعمال الفتن في بيت العصمة والطهارة، أو إهانة لخديجة (عليها السلام) أو غيرة منها، أو سيراً لمحاربة إمام زمانها، أو للغناء المحرّم، أو اللعب بالدمى، أو للنظر في المرآة واللعب بالمكحلة ؟

قالت عائشة لأبي هريرة يوماً: (إنك تحدث عن رسول الله بأشياء ما سمعتها منه ؟! فقال لها: إنه كان يشغلك عن تلك الأحاديث المرآة والمكحلة!!) (٣).

١- شرح نهج البلاغة - لابن أبي الحديد: ج٦ ص٢١٧.

٢- السنن الكبرى - للبيهقي: ج ٨ ص٥٥٦، الطبقات الكبرى - لابن سعد: ج٢ ص٢٠٦.

٣- مستدرك الحاكم: ج٣ ص٩٠٥.

أوليس نزول آيات النساء بسبب أذيتهن لرسول الله على ؟! والتي فيها تأنيب وتحديد بالطلاق إذا اخترن الدنيا !! فكيف يطهرهن الله في الوقت الذي عصين النبي الله وشككن في عدالته !!

فمن مجموع ما تقدّم يقطع الإنسان بخروج نساء النبي عن آية التطهير، وخاصة بعد ملاحظة منع الرسول على الأم سلمة (رضوان الله عليها) من الدخول تحت الكساء، وليس هذا المنع جزافياً، كما لا يخفى على أولي الألباب.

الأمر الثاني: الروايات المتواترة عند الخاصة، والصحيحة عند العامة التي تنص على نزول آية التطهير في الخمسة أصحاب الكساء، محمد وعلي وفاطمة والحسنان على .

أمّا الخاصة، فالروايات متواترة عندها على اختصاص الترول بأصحاب الكساء، ومع التواتر نستغني عن البحث في الروايات الصحيحة غير المتواترة.

وأمّا العامة، فرووا عدّة روايات صحيحة في ذلك، ونذكر بعضاً منها كي لا نطيل على القارئ الكريم:

أخرج مسلم في صحيحه بسنده عن عائشة، قالت: (خرج النبي على غداة وعليه مرط مرجل من شعر أسود، فجاء الحسن والحسين فأدخلهما معه، ثم جاءت فاطمة فأدخلها معه، ثم حاء على فأدخله معه، ثم قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾) (١).

وأخرج أحمد في مسنده عن أم سلمة تذكر: (أنّ النبي على كان في بيتها فأتته فاطمة ببرمة فيها خزيرة فدخلت لها عليه، فقال لها: ادعي زوجك وابنيك، قالت فجاء علي والحسين والحسن فدخلوا عليه فجلسوا يأكلون من تلك الخزيرة وهو على منامة له على دكان تحته كساء له خيبري قالت وأنا أصلي في الحجرة فأنزل الله على هذه الآية ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾.

١- صحيح مسلم: ج٧ ص١٣٠، المستدرك: ج٣ ص١٤٧، السنن الكبرى: ج٢ ص١٤٢، تحفة الأخوذي: ج٩ ص٤٩.

قالت: فأخذ فضل الكساء فغشاهم به ثم أخرج يده فألوى بما إلى السماء، ثم قال: "اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي فاذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، اللهم هؤلاء أهل بيتي وخاصتي فاذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً".

قالت: فأدخلت رأسي البيت، فقلت: وأنا معكم يا رسول الله ؟ قال: "إنّك إلى خير، إنّك إلى خير") (١).

وأخرج ابن حبان في الصحيح عن واثلة بن الأسقع، قال: (سألت عن علي في مترله فقيل لي: ذهب يأتي برسول الله على، إذ جاء فدخل رسول الله على ودخلت، فجلس رسول الله على الفراش وأجلس فاطمة عن يمينه، وعلياً عن يساره، وحسناً وحسيناً بين يديه وقال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، اللهم هؤلاء أهل بيتي) (٢).

وأخرج الحاكم في مستدركه بسنده عن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب، قال: (لما نظر رسول الله ؟ الدعوا لي الرحمة هابطة قال: "ادعوا لي الدعوا لي". فقالت صفية: من يا رسول الله ؟ قال: "أهل بيتي علياً وفاطمة والحسن والحسين". فجيء بمم فألقى عليهم النبي علياً وفاطمة والحسن والحسين". فجيء بمم فألقى عليهم النبي الله علي كساء ثم رفع يديه، ثم قال: "اللهم هؤلاء آلي فصل على محمد وعلى آل محمد، وأنزل الله على إنّما يُريدُ اللّه في الله على عمد وعلى آل محمد، وأنزل الله على الله على الله على الله على الله وأنزل الله على الله وأنزل الله على الله وأنزل الله على الله والله الله الله الله والله وال

وأخرج أيضاً عن أم سلمة قالت: (في بيتي نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ ﴾، قالت: فأرسل رسول الله علي وفاطمة والحسن والحسين فقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي.

قالت أم سلمة: يا رسول الله، ما أنا من أهل البيت؟ قال: إنك إلى خير، وهؤلاء أهل بيتي، اللهم آل بيتي أحق). قال: هذا حديث صحيح على شرط البخاري (4).

١- مسند أحمد: ج٦ ص٢٩٢، أسباب النزول الأيات: ص٢٣٩.

۲- صحیح ابنِ حبان: ج۱٥ ص٤٣٣.

٣- مستدرك الحاكم: ج٣ ص١٤٨.

٤- مستدرك الحاكم: ج٢ ص٤١٦.

وأخرج أبو يعلى بسنده عن أم سلمة: (أنّ النبي على على على على وفاطمة وحسن وحسين كساء ثم قال: "هؤلاء أهل بيتي، إليك لا إلى النار". قالت أم سلمة: فقلت: يا رسول الله، وأنا منهم؟ قال: "لا، وأنت على خير") (١).

وأخرج الطبراني عن واثلة، قال: (إني عند رسول الله الله ذات يوم إذ جاء على وفاطمة وحسن وحسن رضي الله عنهم فألقى عليهم كساء له، ثم قال: "اللهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً") (٢).

هذا بعض من تلك النصوص الصحيحة التي دلت على أنّ آية التطهير نزلت في النبي محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين عليهم جميعاً صلوات الله وسلامه.

#### أقوال علماء العامة:

فلذلك نص الكثير من علماء العامة على أنّ المراد بأهل البيت على المحاب الكساء الخمسة محمد وعلى وفاطمة والحسنان على ، وإليك عبارات بعضهم:

وقال بعد ذكر أحاديث تلاوة النبي الله الآية على باب فاطمة: (في هذا أيضاً دليل على أن هذه فيهم) (٣).

وقال الفخر الرازي: (وأنا أقول: آل محمد على هم الذين يؤول أمرهم إليه، فكل من كان أمرهم إليه أشد وأكمل كانوا هم الآل، ولا شك أنّ فاطمة وعلياً والحسن والحسين كان

۱- مسند أبي يعلى: ج۱۲ ص٣١٣.

٢- المعجم الكبير: ج٣ ص٥٥.

٣- عن تفسير التعلبي: ج٨ ص٣٦.

التعلق بينهم وبين رسول الله على أشد التعلقات، وهذا كالمعلوم بالنقل المتواتر، فوجب أن يكونوا هم الآل) (۱).

وقال أبو بكر الحضرمي في رشفة الصادي: (والذي قال به الجماهير من العلماء، وقطع به أكابر الأئمة، وقامت به البراهين وتظافرت به الأدلة أن أهل البيت المرادين في الآية هم سيدنا علي وفاطمة وابناهما ... وما كان تخصيصهم بذلك منه على إلا عن أمر إلهي ووحي سماوي ... والأحاديث في هذا الباب كثيرة، وبما أوردته منها يعلم قطعاً أنّ المراد بأهل البيت في الآية هم علي وفاطمة وابناهما رضوان الله عليهم، ولا التفات إلى ما ذكره صاحب روح البيان من أن تخصيص الخمسة المذكورين على بكونهم أهل البيت من أقوال الشيعة، لأن ذلك محض تمور يقتضي بالعجب، وبما سبق من الأحاديث وما في كتب أهل السنة السنية يسفر الصبح لذي عينين إلى أن يقول وقد أجمعت الأمة على ذلك فلا حاجة لإطالة الاستدلال له) (٢).

وقال الحافظ الكنجي في كفاية الطالب: (الصحيح إنَّ أهل البيت علي وفاطمة والحسنان)(٢).

وقال القندوزي في ينابيعه: (أكثر المفسرين على أنها نزلت في علي وفاطمة والحسن والحسين لتذكير ضمير عنكم ويطهركم) (٤).

وقال الآلوسي: (وأنت تعلم أنّ ظاهر ما صح من قوله على: "إني تارك فيكم خليفتين وفي رواية ثقلين كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض وعترتي أهل بيتي وإنهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض". يقتضي أنّ النساء المطهرات غير داخلات في أهل البيت الذين هم أحد الثقلين) (٥).

وأكتفي بهذا القدر من نقل أقوال علماء العامة في تشخيص المراد من أهل البيت الله الذين الذين ذكروا في آية التطهير المباركة، ومن أراد أقوال الآخرين من علمائهم فيطلبها في محلها.

١- تفسير الرازي: ج٢٧ ص١٦٦.

٢- تفسير التعلبي: ج٨ ص٣٧، عن رشفة الصادي.

<sup>&</sup>quot;- تفسير الثعلبي: ج٨ ص٤٠ عن كفاية الطالب.

٤٢٩ سامودة للقندوزي: ج٢ ص٤٢٩.

٥- تفسير الألوسى: ج٢٦ ص١٦.

الأمر الثالث: احتجاج أهل البيت الله وغيرهم بآية التطهير.

قد احتج الأئمة الطاهرين على وغيرهم بآية التطهير، وبينوا المراد من لفظ أهل البيت الوارد فيها في محاججات كثيرة وأنه مختص بأصحاب الكساء والأئمة المعصومين على، في الوقت الذي لم يحتج بما أحد من نساء النبي على، وإليك بعض تلك الاحتجاجات:

#### احتجاج الإمام على الطَلِيْكُلِّ:

فقد احتج أمير المؤمنين التَّلَيُّكُمْ في مواطن عديدة، فقد احتج على أبي بكر، فقال التَّلَيُّكُمْ: (فأنشدك بالله ألي ولأهل بيتك ؟ قال: بل (فأنشدك بالله ألي ولأهل بيتك ؟ قال: بل لك ولأهل بيتك) (١).

واحتج على جملة من الصحابة منهم أبو الدرداء أبو هريرة فقال: (يا أيها الناس، أتعلمون أن الله أنزل في كتابه: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، فجمعني رسول الله على وفاطمة وحسناً وحسيناً في كساء واحد ثم قال: اللهم هؤلاء أحبتي وعترتي وثقلي وخاصتي وأهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً. فقالت أم سلمة: وأنا ؟ فقال على هأ: وأنت إلى خير، إنّما أنزلت في وفي أخي على وفي ابنتي فاطمة وفي ابني حسن وحسين وفي تسعة من ولد الحسين خاصة ليس فيها معنا أحد غيرنا. فقام جل الناس فقالوا: نشهد أن أم سلمة حدثتنا بذلك، وسألنا رسول الله الله في فحدثنا كما حدثتنا أم سلمة) (\*).

واحتج على الصحابة أيضاً يوم الشورى قال الطَّيْلا: (أنشدكم الله هل فيكم أحد أنزل الله فيه آية التطهير على رسوله على رسوله الله على أهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً هَا فَاطمة والحسن والحسين ويُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً هَا فَاطمة والحسن والحسين

١- الخصال - للصدوق: ص٠٥٥.

۲- کتاب سلیم بن قیس: ص۲۰۰.

التَّكِيِّةُ ثَم قال: يا رب، هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً غيري ؟ قالوا: اللهم لا) (١).

## احتجاج الإمام الحسن العَلَيْكُلا:

فقد روي احتجاجه بآية التطهير في مواطن:

منها: احتجاجه بعد الصلح، كما روى ذلك ابن الأثير في كتابه أسد الغابة، قال: ولما بايع الحسن معاوية خطب الناس قبل دخول معاوية الكوفة فقال: (أيها الناس، إنّما نحن أمراؤكم وضيفانكم ونحن أهل بيت نبيكم الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً وكرر ذلك حتى ما بقى إلا من بكى حتى سمع نشيجه ...) (1).

ومنها: احتجاجه على عمرو بن العاص، قائلاً: (إياك عني، فإنك رجس ونحن أهل بيت الطهارة أذهب الله عنا الرجس وطهرنا تطهيراً) (٣).

# احتجاج الإمام الحسين العَلَيْكُل:

قال السَّكِيِّ لمروان بعد رفضه بيعة يزيد: (إليك عني، فإنك رجس وإني [وإنا] أهل بيت الطهارة قد أنزل الله تعالى فينا: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾. فنكس مروان رأسه و لم ينطق) (1).

# احتجاج الإمام زين العابدين الطِّيِّكُلِّم:

وهو ما اشتهر عنه الطَّيْلُة مع شيخ دمشق قال له: (هل قرأت هذه الآية: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيدُ اللَّهُ لِيدُ اللَّهُ لِيدُ اللَّهُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾؟ قال: نعم، قد قرأت ذلك. قال اليَّكُلُّ: فنحن أهل البيت الذين خصصنا بآية الطهارة يا شيخ) (°).

١- الخصال - للصدوق: ص٥٦١، بحار الأنوار: ج٣١ ص٣٢٦.

٢- أسد الغابة: ج٢ ص١٤ أ. ورواه باختلاف يسير في مجمع الزوائد: ج٩ ص١٧٢، والمعجم الكبير: ج٣ ص٩٣،
 وغيرها.

٣- شرح نهج البلاغة - لابن أبي الحديد: ج١٦ ص٢٨.

٤- مقتل الحسين للخواوزمي: ج١ ص١٨٥، كتاب الفتوح: ج٥ ص١٧.

٥- اللهوف على قتلا الطفوف: ص١٠٣، بحار الأنوار: ج٥٥ ص١٢٩.

#### احتجاج العقيلة زينب (عليها السلام):

قالت (عليها السلام) لابن زياد: (الحمد لله الذي أكرمنا بنبيه محمد الله وطهرنا من الرجس تطهيراً) (١).

#### احتجاج ابن عباس:

قال في حديث طويل إلى أن يقول: (وأخذ رسول الله على ثوبه فوضعه على على وفاطمة وحسن وحسن فقال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ وحسن وحسين فقال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (٢).

# احتجاج سعد بن أبي وقاص:

أخرجه مسلم في صحيحه، عنه قال: (قال رسول الله على ثلاثاً: لأن تكون لي واحدة أحب إلي من حمر النعم ..... ولما نزلت هذه الآية: ﴿فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ ﴿ دعا رسول الله علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً فقال: اللهم هؤلاء أهلي) (٣).

# احتجاج واثلة بن الأسقع:

فعن شداد أبي عمار، قال: (دخلت على واثلة وعنده قوم فذكروا علياً فشتموه فشتمته معهم، فلما قاموا قال: شتمت هذا الرجل؟ قلت: رأيت القوم شتموه فشتمته معهم. قال: ألا أخبرك بما رأيت من رسول الله ؟ قلت: بلى. قال: أتيت فاطمة أسألها عن علي فقالت: توجه إلى رسول الله عليه، فجلست أنتظره حتى جاء رسول الله ومعه علي وحسن وحسين أخذ كل واحد منهما بيده حتى دخل، فأدنى علياً وفاطمة فأجلسهما بين يديه، وأجلس حسناً وحسيناً كل واحد منهما على فخذه ثم لف عليهم ثوبه أو كساء، ثم تلا هذه الآية: ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللَّهُ

١- الإرشاد - للمفيد: ج٢ ص١١.

٢- مسند أحمد: ج١ ص ٣٣١، مستدرك الحاكم: ج٣ ص ١٣٣١، مجمع الزوائد: ج٩ ص ١١٩، خصائص أمير المؤمنين للنسائي: ص ٣٦، تاريخ مدينة دمشق: ج٢٤ ص ١٠٠، العمدة: ص ٣٥ و ٨٦ ، ذخائر العقبي: ص ٨٧، وغير ذلك.
 ٣- صحيح مسلم: ج٧ ص ١٢٠، شواهد التنزيل: ج٣ ص ٣٤.

لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، ثم قال: اللهم هؤلاء أهل بيتي وأهل بيتي وأهل بيتي أحق) (١).

الأمر الرابع: حروج النساء عن آية المباهلة وعن حديثي الثقلين والأمان.

فقد اتفق السنة والشيعة على أنّ المراد بأنفسنا في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ حَآجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءكُمْ وَنسَاءنَا وَنسَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ وَنسَاءنَا وَنسَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَةَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ (١) النبي على وبنسائنا فاطمة، وبأبنائنا الحسن والحسين على الْكَاذِبِينَ (١) النبي الله وعلى، وبنسائنا فاطمة، وبأبنائنا الحسن والحسين الله على الْكَاذِبِينَ الله على الْكَاذِبِينَ الله وعلى الله وعلى الله والحسين الله والحسين المنافذ الله والحسين الله والحسين المنافذ الله والمؤلفة والمؤ

فأحرج مسلم في صحيحه، وأحمد في مسنده، والترمذي في السنن: (أنه لما نزلت هذه الآية: ﴿فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وأنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل فَقَالَ: اللهم لَعْنَةَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ، دعا رسول الله على علياً وفاطمة وحسناً وحسيناً، فقال: اللهم هؤلاء أهلى (٣).

كما أنّ الرسول على صرّح في حديث الثقلين وحديث الأمان بعترته، فقال: (وعترتي أهل بيتي). فالمراد من العترة هم أهل بيت النبي على ومن الواضح اختصاص العترة بعلي وفاطمة والحسن والحسين على وعدم شموله للنساء، فلا يوجد قائل بدخول النساء في حديث الثقلين ولا في حديث الأمان.

لذا روي عن علي بن موسى الرضا الكِلِين حينما سأله المأمون العباسي: (من العترة الطاهرة؟ قال الكِلِين: الذين وصفهم الله في كتابه فقال عَلَى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ﴾، وهم الذين قال رسول الله عليه: إني مخلف فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي) (٤).

قال الآلوسي: (وأنت تعلم أنّ ظاهر ما صح من قوله ﷺ: "إني تارك فيكم خليفتين وفي رواية ثقلين كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض وعترتي أهل بيتي وإنهما لن

١- مسند أحمد: ج٤ ص١٠٧، شواهد التنزيل للحاكم الحسكاني: ج٢ ص٦٧.

۲- آل عمر ان: ٦١

٣- صحيح مسلم: ج٧ ص١٢١، مسند أحمد: ج١ ص١٨٥، سنن الترمذي: ج٤ ص٢٩٤. وغيرها أيضاً.

٤- عيون أخبار الرضا اللي : ج٢ ص٢٠٨.

. 42

يفترقا حتى يردا على الحوض". يقتضي أنّ النساء المطهرات غير داخلات في أهل البيت الله الذين هم أحد الثقلين) (١).

الأمر الخامس: إنّ جمهور العامة أوجبوا الصلاة على الآل في الجملة.

أكثر أصحاب الشافعي قالوا بوجوب الصلاة على الآل في الصلاة، حتى اشتهر عن الشافعي قوله (٢):

يا أهل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم القدر أنكم من لم يصل عليكم لا صلاة له

وجاء في أمتاع الأسماع للمقريزي: (وأيضاً فإنّ الصلاة حق له ولآله دون سائر الأمة، ولهذا تجب عليه وعلى آله عند الشافعي رحمه الله وغيره كما سيأتي، وإن كان عندهم في الآل اختلاف، ومن لم يوجبها فلا ريب أنه يستحبها عليه وعلى آله، ويكرهها أو لا يستحبها لسائر المؤمنين) (1).

وقال الفخر الرازي: إن الدعاء للآل منصب عظيم، ولذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهد في الصلاة وهو قوله: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد وارحم محمداً وآل محمد، وهذا التعظيم لم يوجد في حق غير الآل، فكل ذلك يدل على أن حب آل محمد واجب، وقال الشافعي رضي الله عنه (٤):

يا راكباً قف بالمحصب من منى سحرا إذا فاض الحجيج إلى منى إن ك لمان رفضا حب آل محمد

واهتف بساكن خيفها والناهض فيضا كما نظم الفرات الفائض فليشه لد الثقلان أبي رافضي

١- تفسير الألوسي: ج٢٢ ص١٦.

٢- ينابيع المودة لذوي القربي للقندوزي: ج٢ ص٤٣٤.

٣- امتاع الأسماع: جه ص٣٩٤.

٤- تفسير الرازي: ج٧٦ ص١٦٦.

ثم أنه قد رووا النهي عن الصلاة البتراء، ففي جواهر العقدين والصواعق المحرقة، عن النبي قال: (لا تصلوا علي الصلاة البتراء. قالوا: وما الصلاة البتراء يا رسول الله ؟ قال: تقولون: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد)(۱)، (۱).

وفي رواية: (فقيل: من أهلك يا رسول الله ؟ قال على وفاطمة والحسن والحسين وفي رواية: (فقيل: من أهلك يا رسول الله ؟ قال على النبي الله والآل في التشهد متواترة.

في الوقت نفسه أنّ نساء النبي عير داخلات في الآل، وهذا ما أشار إليه غير واحد من علماء العامة، فقال السخاوي في القول البديع في بيان صيغة الصلاة في التشهد: (فالمرجع أنهم من حرمت عليهم الصدقة، وذكر أنه اختيار الجمهور ونص الشافعي، وأنّ مذهب أحمد أنهم أهل البيت، وقيل: المراد أزواجه وذريته) (4).

فلو كان أهل البيت على هم الأزواج أو داخلات في أهل البيت على لما نقل القول الثاني.

وروى الصنعاني في المصنف عن الثوري، وسمعته وسأله رجل عن قوله: (اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، فقال: اختلف فيهم، فمنهم من قال: آل محمد أهل بيته، ومنه من يقول: من أطاعه) (٥).

فحصر الآل في آل محمد وأهل بيته، ومن أطاعه فقط، ولم يذكر نساء النبي الله ، فهذا يدل على عدم وجود قائل يقول بدخول نساء النبي الله في الصلاة على الآل في زمن سفيان الثوري.

الأمر السادس: إنّ تفسير أهل البيت بنساء النبي الله على يلزم منه مخالفة السياق.

١- عن ينابيع المودة لذوي القربي للقندوزي: ج١ ص٣٧.

٢- ومن العجيب أنّ أكثر العامة مع نقلهم الروايات التي تنهى عن الصلاة البتراء نجدهم لا يصلون على الآل في صلاتهم وكتبهم وتأليفاتهم المطبوعة! وما ذلك إلا لأنّ الآل عندهم علي وفاطمة والحسن والحسين عليهما السلام، ولو كان الآل عندهم عائشة وحفصة لصلوا على الآل ليلا ونهاراً.

٣- كشف الغمة للشعر اني: ج1 ص٢١٩.

٤- نقلاً عن تفسير الثعلبي: ج٨ ص٠٤.

٥- المصنف - لعبد الرزاق الصنعاني: ج٢ ص٢١٤.

الوجه الأول: بلحاظ اختلاف الضمائر، حيث إنّ مخاطبة نساء النبي الله بضمير المؤنث، أمّا مخاطبة أهل البيت في آية التطهير فبضمير الجمع.

فروي عن زيد بن علي على الله قال: (إن جهالاً من الناس يزعمون أنما أراد بهذه الآية أزواج النبي الله وقد كذبوا وأثموا، لو عنى بها أزواج النبي الله لقال: ليذهب عنكن الرجس ويطهركن تطهيراً، ولكان الكلام مؤنثاً كما قال: واذكرن ما يتلى في بيوتكن ... ولا تبرجن .... لستن كأحد من النساء) (١).

الوجه الثاني: بلحاظ المدح والذم، حيث إنّ خطاب نساء النبي على جاء للمعاتبة والتأديب، أما خطاب أهل البيت فجاء بلسان المدح، بل بما هو فوق المدح.

قال العلامة المحلسي: (مخاطبة الزوجات مشوبة بالمعاتبة والتأنيب والتهديد، ومخاطبة أهل البيت الله محلاة بأنواع التلطف والمبالغة في الإكرام، ولا يخفى بعد إمعان النظر المباينة التامة في السياق بينها وبين ما قبلها وما بعدها) (١).

الوجه الثالث: بلحاظ أفراد البيت، حيث لو كان المراد به نساء النبي الله لقالت الآية: أهل بيوت النبي أو بيوتكم، فالتعبير بلفظ المفرد البيت يدل أنّ المراد ليس بيوت نساء النبي .

الأمر السابع: تفسير أهل البيت بنساء النبي الله عنه عنالفة أهل اللغة.

فقد صرّح أهل اللغة بعدم دخول النساء في أهل بيت الرجل إلا مجازاً، وهو يحتاج إلى قرينة مفقودة في المقام، قال الزبيدي: من الجحاز: الأهل للرجل: زوجته، ويدخل فيه الأولاد (٢).

وقال ابن منظور: (سئل النبي ﷺ: اللهم صل على محمد وآل محمد .. من آل محمد ؟ قال قائل: أهله وأزواجه. كأنه ذهب إلى أنّ الرجل تقول له: ألك أهل ؟ فيقول: لا، وإنّما يعني أنه

١- شرح أصول الكافي: ج٧ ص٨٦.

٢- بحار الأنوار: ج٥٦ ص٢٣٦.

**٦-** تاج العروس: ج١٤ ص٣٦.

ليس له زوجة، قال: وهذا معنى يحتمله اللسان، ولكنه معنى كلام لا يعرف إلا أن يكون له سبب كلام يدل عليه، وذلك أن يقال للرجل: تزوجت ؟ فيقول: ما تأهلت، فيعرف بأول الكلام أنه أراد ما تزوجت) (١).

ويؤيد ما تقدّم عن أهل اللغة أمور:

الأول: قوله عَظَّ: ﴿ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴿ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴿ أَنْ

روى محمد بن سليمان الديلمي، عن أبيه، قال: (قلت لأبي عبد الله الطّيّلُ: جعلت فداك من الآل؟ قال: "فريته محمد على "، فقلت: قوله الآل؟ قال: "فريته محمد على "، فقلت: قوله على الأئمة المعلى الله المنته") (أ. وفي كمال على إلا ابنته) (أ. وفي كمال الدين: (ما عنى إلا ابنيه) (4).

الثاني: قوله عَلَّا: ﴿فَنَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ ﴿ ﴿ )، وقوله عَلَّا: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً إِلَّا آلَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ حَاصِباً إِلَّا آلَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (٧).

ولم ينج مع نوح التَكِيُّ إلا المؤمن كما يشير القرآن إلى ذلك، أمّا زوجة نوح فكانت خارجة؛ لأنها لم تكن من الذين آمنوا، بل من الذين كفروا بنص القرآن.

الثالث: قوله عَلَى في قصة لوط الطَّيِّة: ﴿قَالُواْ يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ اللَّيْلِ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ إِلاَّ امْرَأَتَكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ (^).

ومن المعلوم أنَّ لوطاً السَّلِيِّلاً لم يأخذ امرأته معه، بل سار ببناته.

١- لسان العرب: ج١١ ص٣٨.

۲۔ غافر : ٤٦.

ر. ٣- معاني الأخبار: ص٩٤.

٤ ـ كمال الدين: ص٢٤٢.

٥- الأنبياء: ٧٦.

٦- القمر: ٣٤.

٧- الحجر: ٩٥.

**٨-** هود: ٨١.

الرابع: قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاء آلَ لُوطٍ الْمُرْسَلُونَ ﴿ (١).

فإنّ زوجة لوط العَلِيُّكُلّ لم تكن داخلة في الآية، لأنّها كافرة، والآية جاءت في مقام الامتنان عليهم.

الأمر الثامن: المشهور والمعروف عند الفريقين، وخاصة في تأليفاتهم استعمال كلمة أهل البيت في عترة وذرية رسول الله في وهم، علي وفاطمة والحسنان في وعدم استعمالها في زوجات النبي في ولهذا يعنونون أبحاث نساء النبي في ب . (زوجات رسول الله في أو نسائه). فأحمد ذكر في المسند أهل البيت: الحسن والحسين (عليهما السلام). ولم يذكر عائشة ولا أم سلمة بل أفردهما مع نساء النبي. وكذلك البغوي لم يذكر تحت عنوان (مناقب أهل بيت النبي) سوى أصحاب الكساء، وأفرد للنساء باباً خاصاً. وكذا فعل الخطيب التبريزي في المشكاة، والمقريزي في فضل آل البيت. وكذلك ابن حجر في صواعقه حيث قال: (الفصل الثالث في الأحاديث الواردة في بعض أهل البيت كفاطمة وولديها)، و لم يذكر نساء النبي. والترمذي ذكر في مناقب أهل البيت الحسن والحسين دون النساء.

نعم، في مقام تفسير آية التطهير يدعي بعض العامة نزولها في نساء النبي الله ، والعلة في ذلك باتت واضحة لدى القارئ الكريم.

### خلاصة القول:

بعد كل ما تقدّم من الأخبار والروايات الصحيحة والأقوال والاحتجاجات يتضح المراد بأهل البيت الله ، وهم الذين نزلت فيهم آية التطهير، وهم الخمسة أصحاب الكساء، وهم فاطمة وأبوها وبعلها وبنوها الله ، وواقعة الكساء مشهورة بين الرواة والمحدثين والمفسرين.

حتى المتعصب ابن تيمية المعروف بعدائه لأهل البيت على قال: (أمّا حديث الكساء فهو صحيح (٢)، وقال: إنّ المختص بأهل البيت هم الأربعة على وفاطمة والحسن والحسين) (٢).

١- الحجر: ٩٩

٢- منهاج السنة: ج٣ ص٤.

٣- هامش شرح إحقاق الحق: ج٣٣ ص٥٨.

ولكن مع ذلك كله يبقى البعض ينكر اختصاص نزول الآية في أصحاب الكساء! وقد اتضح للقارئ الكريم ما فيه كفاية لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

\* \* \*

# الفصل الثاني:

## أهل البيت في القرآن الكريم

إنّ كثيراً من آيات القرآن الكريم تشير إلى فضل أهل البيت على، حتى جاء في بعض الروايات أنّ ربع القرآن فيهم على كما روي ذلك في تفسير فرات الكوفي، ونقله عنه الحاكم الحسكاني في شواهد التتريل، عن ابن عباس، عن النبي على قال: (القرآن أربعة أرباع: فربع فينا أهل البيت خاصة، وربع حلال، وربع حرام، وربع فرائض وأحكام، والله أنزل فينا كرائم القرآن) (۱).

ونذكر بعضاً من تلك الآيات:

الأولى: قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ اللَّهِ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ اللَّهُ لِيُنْ عَن وَيُطَهِّ مَرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾(١).

وقد تقدّم الكلام عن هذه الآية في البحث الأول، فراجع.

الثانية: قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾(").

روى البخاري في صحيحه عند تفسير هذه الآية عن كعب بن عجرة، قال: (قيل: يا رسول الله، أمّا السلام عليك فقد عرفناه، فكيف الصلاة ؟ قال، قولوا: "اللهم صلى على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وآل محمد، كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد") (3).

١- تفسير فرات الكوفي: ص ٢٤٩، شواهد التنزيل: ج١ ص٥٧.

٢- الأحزاب: ٣٣.

٣- الأحزاب: ٥٦.

٤- صحيح البخاري: ج٦ ص٢٧.

وعن أبي سعيد الخدري، قال: (قلنا: يا رسول الله، هذا التسليم، فكيف نصلي عليك، قال: "قولوا: اللهم صلى على محمد عبدك ورسولك، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم") (١).

وروى مسلم في صحيحه، والترمذي في سننه، والبيهقي في السنن الكبرى عن أبي مسعود الأنصاري، قال: (أتانا رسول الله الله ونحن في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعد: أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله فكيف نصلي عليك ؟ قال: فسكت رسول الله حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله الله الله على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم") (١).

١- صحيح البخاري: ج٦ ص٢٧.

٢- صحيح مسلم: ج٢ ص٦١، سنن الترمذي: ج٥ ص٣٨، السنن الكبرى: ج٢ ص١٤٦.

فقد وجّه إليه اليِّين سؤالًا عن معنى الصلاة على محمد وآل محمد سَلِّينَة فأجاب بقوله: (الصلاة معناها الدعاء والنضر ع والتوسل إلى الله بطلب شيء منه سبحانه وتعالى أو التقرب إليه وهو أيضاً طلب، فعندما نقول: اللهم صلِّ على محمد يعني نطلب من الله سبحانه وتعالى أن يرفع شأن محمد والمنائلة ويعلى مقامه، ومن المؤكد أنّ مقام محمد والنائلة هو المقام الأقرب الذي ما بعده مقام، فمقامه ثابت و هو صاحب مقام القاب قوسين صلوات الله عليه وآله، فيكون الطلب من الله بالصلاة على محمد، هو أن يرفع شأن محمد ويعلى مقام محمد والسِّيَّة عند الناس، أي أن يعرَّف الناس بعظيم شأن محمد وهذا يحصل عند ظهور الإمام المهدي الطِّيح؛ لأنه ينشر خمسة وعشرين حرفًا من العلم فيعرَّف الناس بالتوحيد ويعرّفهم بالرسل ويعرّفهم بالكتب ويعرّفهم بالملائكة ويعرّفهم بخلق الله سبحانه وتعالى ويعرفهم بمحمد راليُّنيّ ، فعندما نقول: اللهم صلِّ على محمد وآل محمد أي أننا نقول: يا الله، اظهر حق محمد وآل محمد، واظهر عظيم مقام محمد وآل محمد، أي كأننا نقول: يا الله، عجل فرج محمد وآل محمد، وكأننا نقول: يا الله، اظهر العدل والحق والقسط وأمت الجور والفساد والظلم؛ ولهذا كان هذا الذكر أي اللهم صلِّ على محمد وآل محمد هو أفضل الذكر وثوابه عظيم وما علمته من الإمام المهدي اللَّهِ أن أفضل الذكر هو قول: "بسم الله الرحمن الرحيم ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، اللهم صلِّ على محمد وآل محمد وسلم تسليمًا" ومن قالها خمسين مرّة لم يكتب من الغافلين في ذلك اليوم، وإن قالها مائة مرّة كتب من الذاكرين في ذلك اليوم، وإن قالها ألف مرّة كان من الفائزين عند الله وعند الإمام المهدي اليّيج، قال تعالى: "إنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصِلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيمًا"، أي أن يطلب المؤمنون من الله أن يصلي على محمد فيقولوا: "اللهم صلِّ على محمد وآل محمد وسلم تسليمًا"، ومعنى وسلم تسليمًا أي أعطهم الأمن والأمان، والأمن هو بيعة القائم اللِّيخ، والأمان يكون في دولة القائم اللِّيخ. قال تعالى: "وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ أَمِنَا" أَل عمران: ٩٧، وقال تعالى: "سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّاماً آمِنِينَ" سبأ: ١٨) المتشابهات: ج٣ ص١٠٢.

كما أنه قد يسأل البعض ويقول: إنّ محمداً وآله (عليهم السلام) أفضل من إبراهيم وآل إبراهيم، فكيف يكون الطلب من الله أن يصلي على محمد وآل محمد كما صلى على إبراهيم وآل إبراهيم (عليهم السلام)، أليس المفروض أن تكون أفضل مما صلى على إبراهيم وآل إبراهيم؟

وهذا ما سئل به يماني آل محمد عليه فأجاب الله بقوله: (الصلاة على محمد وآل محمد تعني الطلب من الله سبحانه وتعالى أن يفرج عن محمد وآل محمد ويظهر قائمهم؛ ولذلك قرنت بالصلاة على إبراهيم وآل إبراهيم؛ لأنّ الله سبحانه وتعالى عجّل فرج إبراهيم وآل إبراهيم (عليهم السلام) وأظهر قائمهم، وهو نبي الله موسى الله في فالطلب من الله

وروى الحاكم بالمستدرك ما نصه: حدثني أبو الحسن إسماعيل بن محمد بن الفضل بن محمد الشعراني، ثنا جدي، ثنا أبو بكر بن أبي شيبة الحزامي، ثنا محمد بن إسماعيل بن أبي فديك، حدثني عبد الرحمن بن أبي بكر المليكي، عن إسماعيل بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب، عن أبيه، قال: (لما نظر رسول الله بي إلى الرحمة هابطة قال: "ادعوا لي ادعوا لي"، فقالت صفية: من يا رسول الله ؟ قال: "أهل بيتي علياً وفاطمة والحسن والحسين"، فجيء بهم فألقى عليهم النبي بي كساءه ثم رفع يديه ثم قال: "اللهم هؤلاء آلي فصل على محمد وعلى آل محمد"، وأنزل الله كان إنما يُريدُ اللّه لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً في).

هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

وقد صحّت الرواية على شرط الشيخين أنه علمهم الصلاة على أهل بيته كما علمهم الصلاة على آله.

حدثنا أبو بكر أحمد بن سلمان الفقيه ببغداد، ثنا أحمد بن زهير بن حرب، ثنا أبو سلمة موسى بن إسماعيل، ثنا عبد الواحد بن زياد، ثنا أبو فروة، حدثني عبد الله بن عيسى بن عبد الرحمن بن أبي ليلى يقول: (لقيني كعب بن عجرة فقال: ألا أهدي لك هدية سمعتها من النبي على. قلت: بلى. قال: فأهدها إليّ، قال: سألنا رسول الله على محمد فقلنا: يا رسول الله، كيف الصلاة عليكم أهل البيت ؟ قال: "قولوا اللهم صلّ على محمد وعلى آل إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد").

وقد روى هذا الحديث بإسناده وألفاظه حرفاً بعد حرف الإمام محمد بن إسماعيل البخاري عن موسى بن إسماعيل في الجامع الصحيح، وإنما خرجته ليعلم المستفيد أنّ أهل البيت والآل جميعا هم.

بالصلاة على محمد وآل محمد كما صلى على إبراهيم وآل إبراهيم يعني: يا الله، اظهر قائم آل محمد الله كما أظهرت قائم آل إبراهيم العبي كما ينتظر المسلمون الإمام المهدي الله الأن). المتشابهات: ج٣ ص١٠٣.

فاطمة (عليها السلام) صديقة شهيدة . . . . . . .

وأبو فروة هو عروة بن الحارث الهمداني من أوثق التابعين بالكوفة (١).

الثالثة: قال تعالى: ﴿قُل لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى وَمَن يَقْتَرف حَسَنَةً نَّزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴿ (1).

عن ابن عباس أنه قال: (لما نزلت هذه الآية، قالوا: يا رسول الله، من قرابتك هؤلاء الذين و جبت علينا مودتهم، قال: "على وفاطمة وابناهما") <sup>(٣)</sup>.

ويشهد له ما أخرجه الثعلبي في تفسيره عن ابن عباس قال: ﴿وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَّزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ (١)، قال: المودة لآل محمد الله عنه ال

قال الشيخ شمس الدين ابن العربي (١):

على رغم أهل البعد يورثني القربا رأيت ولائي آل طه فريضة بتبليغ له إلا الم ودة في القربي فما طلب المبعوث أجرا على الهدى

وقال آخر (٧):

هم الع روة الوثقى لمعتصم بما مناقب في شوري وسورة هل أتى وهم آل بيت المصطفى فودادهم

و قال ثالث <sup>(^)</sup>:

هم القوم من أصفاهم الود مخلصا هم القوم فاقوا العالمين مناقبا

مناقبهم جاءت بوحى وإنارال وفي سورة الأحزاب يعرفها التالي على الناس مفروض بحكم وإسجال

تمسك في أخراه بالسبب الأقوى مح اسنهم تجلى وآثارهم تروى

١- مستدرك الحاكم: ج٣ ص١٤٧.

۲- الشورى: ۲۳.

٣- مجمع الزوائد: ج٧ ص١٠٣، المعجم الكبير للطبراني: ج١١ ص٥٠٥.

٥- تفسير الثعلبي: ج ٨ ص ٢١٤، شواهد التنزيل: ج٢ ص٢١٢.

٦- الغدير: ج٢ ص٣١٠.

٧- الفصول المهمة: ج١ ص١٦١.

٨- الفصول المهمة: ج١ ص١٦١.

م والاتهم فرض وحبه مه هدى وطاعة مهم ود ووده م تقوى الرابعة: قال تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ ﴿().

أخرج الثعلبي في تفسيره عن الإمام جعفر الصادق الطَّيْلُ أنه قال: (نحن حبل الله الذي قال الله فيه: ﴿وَاعْتَصِمُوا ْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ﴾) (٢).

وعن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: (كنا عند النبي الله إذ جاء أعرابي فقال: يا رسول الله، سمعتك تقول: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ ﴾، فما حبل الله الذي نعتصم به ؟ فضرب النبي الله يده في يد علي وقال: "تمسكوا بهذا، هو حبل الله المتين") (٣).

فوجب على الناس معرفة حبل الله الذي لابد من الاعتصام به في كل زمان والالتفاف حوله وعدم التفرق والتشرذم، فالاعتصام الهادي من الضلال إنّما يكون باتباع آل محمد على الذي يعصم الأمة من الضلال والتيه والحيرة، كما جاء ذلك في حديث الثقلين.

ومن هنا إذا تفرّقت الأمة عن آل محمد على وأصبح كلامهم الله خفيفاً عند الأمة ستكون هذه الأمة ضائعة قد سقطت في حيرة وفي فتن لا ينجو منها إلا من تمسك بحبلهم الله فهم سفن النجاة التي لابد أن يركب فيها من يريد النجاة من الغرق.

الخامسة: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ (٤).

قال ابن شهرآشوب في المناقب: (دخل الحسن بن صالح بن حي على الإمام جعفر الصادق فقال: يا ابن رسول الله ،ما تقول في قوله تعالى: ﴿أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ فِقَالَ: يا ابن رسول الله ،ما تقول في قوله تعالى: ﴿أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِن أُولِي الأَمْرِ الذين أمر لله بطاعتهم ؟، قال: "العلماء". فلما خرجوا قال الحسن: ما

١- آل عمران:١٠٣.

<sup>-</sup> رق. . ٢- تفسير الثعلبي: ج٣ ص٦٦٣، ينابيع المودة: ج١ ص٣٥٦.

٣- ينابيع المودة لذوي القربي: ج١ ص٥٦٥.

٤- النساء: ٩٥.

صنعنا شيئاً، إلا سألناه: من هؤلاء العلماء ؟ فرجعوا إليه فسألوه فقال: "الأئمة منا أهل البيت") (١)، (٢).

السادسة: قال تعالى: ﴿سَلَامٌ عَلَى إِلْ يَاسِينَ﴾ (").

عن الإمام الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه، عن علي على الله ، في قوله عَلَى الإمام الصادق جعفر بن محمد على الله ، ونحن آل ياسين (٤).

وعن ابن عباس في قوله و الله الله عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾ قال: (على آل محمد الله) (٥).

السابعة: قال تعالى: ﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْئُولُونَ﴾(١).

عن أبي سعيد الخدري إنّ النبي الله قال في قوله تعالى: ﴿وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْئُولُونَ﴾، قال: (مسؤلون عن ولاية على وأهل البيت) (٧).

١- مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص٣٧٣، شرح الأخبار للقاضي المغربي: ج٣ ص٩٩٠.

لا أقول: هذه الرواية توقّقنا على حقيقة مهمة، وهي تشخيص العلماء، فمن هم العلماء الذين جاء في أحاديث النبي بأنهم أفضل من أنبياء بني إسرائيل؟

والحقيقة أن هذا الوصف ادعاه الكثير ممن يركضون خلف العناوين ولا هم لهم سواها، وحاولوا تحريف هذا العنوان والوصف ففسروه تفسيراً غير التفسير الذي يريده محمد وآل محمد الله فتجد الكثير ممن يسمي نفسه عالماً ليس له من العلم إلا اسمه، وهو قد غرق في الجهل فلا يفهم شيئاً، وهذا ما أشار اليه أمير المؤمنين علي بن ابي طالب المحفقال: (وآخر قد تسمى عالماً وليس به فاقتبس جهائل من جهال، وأضاليل من ضلال ونصب للناس شركاً من حبائل غرور وقول زور قد حمل الكتاب على آرائه وعطف الحق على أهوائه يؤمن من العظائم ويهون كبير الجرائم يقول أقف عند الشبهات وفيها وقع وأعتزل البدع وبينها اضطجع فالصورة صورة إنسان والقلب قلب حيوان لا يعرف باب الهدى فيتبعه ولا باب العمى فيصد عنه فذلك ميت الأحياء فأين تذهبون وأنى تؤفكون والأعلام قائمة، والآيات واضحة ، والمنار منصوبة فأين يتاه بكم بل كيف تعمهون وبينكم عترة نبيكم وهم أزمة الحق وأعلام الدين والسنة الصدق فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن وردوهم ورود الهيم العطاش ...) نهج البلاغة بشرح محمد عبده: جا الصدق فأنزلوهم بأحسن منازل القرآن وردوهم ورود الهيم العطاش ...) نهج البلاغة بشرح محمد عبده: جا

ومن هذه الأمور التي حرفوها، هي ادعاء البعض أنه المقصود من قول النبي المنه (علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل) عوالى اللئالى: ج٤ ص٧٧.

وفي الحقيقة الذين كأنبياء، وفي رواية ثانية؛ أفضل من أنبياء بني إسرائيل هم آل محمد (عليهم السلام)، وهؤلاء هم الذين من مات منهم أحد ثلم في الإسلام ثلمة لا يسدها شيء، كما جاء في الأخبار، وإلا كيف يستسيغ عاقل أن يوصف الكثير من مراجع الدين اليوم بأنهم أفضل من عيسى وموسى (عليهما السلام)!!

٣- الصافات: ١٣٠.

٤- أمالي الشيخ الصدوق: ص٥٥٨.

٥- معانى الأخبار: ص١٢٢.

٦- الصاقات: ٢٤.

٧- ينابيع المودة للقندوزي: ج٢ ص٢٢٦.

وفي لسان الميزان: عن مجاهد: (وقفوهم إنهم مسؤلون عن ولاية علي) (١).

الثامنة: قال تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ فَقَ لَا آتَيْدَ لَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُم مُّلْكاً عَظِيماً ﴾ (٢).

عن بريد بن معاوية، عن أبي جعفر الكَيْلَا في قول الله تبارك وتعالى: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ﴾، (فنحن الناس المحسودون على ما أتانا الله الإمامة دون خلق الله) (٣).

وعن أبي الصباح الكناني، عن أبي عبد الله الكيلا، قال: (يا أبا الصباح، نحن الناس المحسودون وأشار بيده إلى صدره) (٤).

التاسعة: قال تعالى: ﴿إِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اهْتَدَى ﴿ (٥).

١- لسان الميزان: ج٤ ص٢١٢.

٢- النساء: ٤٥.

٣- بصائر الدرجات: ص٥٥.

٤- بصائر الدرجات: ص٥٥.

٥ طه: ۸۲

٦- المائدة: ٧٦.

عمله، وعد ينجز لي، وما أقول إلا قول ربي تبارك وتعالى، وإن الذي أقول لمن الله ﷺ أنزله فيك) (١).

وعن صفوان، عن يعقوب بن شعيب، قال: (سألت أبا عبد الله الطَّيْ عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اهْتَدَى ﴾، قال: ومن تاب من ظلم، وآمن من كفر وعمل صالحاً ثم اهتدى إلى ولايتنا، وأومى بيده إلى صدره) (٢).

العاشرة: قال تعالى: ﴿لَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴿ " .

عن أمير المؤمنين الكَلِيُّلُ أنه قال: (إنَّ رسول الله على قال: أشفع لأمتي حتى يناديني ربي: أرضيت يا محمد ؟ فأقول: نعم يا رب رضيت. ثم إن أمير المؤمنين التفت إلى جماعة وقال: يا أهل العراق، تزعمون أن أرجى آية في كتاب الله عَلَىٰ: ﴿يَا عِبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ ....﴾ الآية، وإنا أهل البيت نقول أرجى آية في كتاب الله: ﴿لَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾، وهي والله الشفاعة ليعطيها في أهل لا إله إلا الله حتى تقول: رب رضيت) (٤).

وعن الإمام الصادق الكلان: (دخل رسول الله على فاطمة عليها كساء من جلد الإبل وهي تطحن بيدها وترضع ولدها فدمعت عينا رسول الله على لما أبصرها فقال: يا بنتاه، تعجلي مرارة الدنيا بحلاوة الآخرة، فقد أنزل الله تعالى علي ولسوف يعطيك ربك فترضى) (٥).

الحادية عشر: قال تعالى: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ حُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلَا يُعْرَبُى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُمْ آمَنتُمْ بِاللّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْقُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (1).

١- أمالي الشيخ الصدوق: ص٥٨٣.

٢- بصائر الدرجات: ص ٩٨.

٣- الضحى: ٥.

٥- تفسير الثعلبي: ج١٠ ص٢٢٥، مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص١٢٠.

٦- الأنفال: ٤١.

وجاء في احتجاج الإمام على بن الحسين التَّكِيُّ على الشيخ الشامي: (ولكن هل قرأت هذه الآية ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ حُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى ، [قال الشيخ: قد قرأت ذلك، قال علي التَّكِيُّ ] فنحن ذو القربي يا شيخ) (۱).

الثانية عشر: قال تعالى: ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ﴾(١).

عن أبي برزة، قال: (قرأ رسول الله عنه الآية، فقام إليه رجل وقال: أي بيوت هذه يا رسول الله ؟ فقال: بيوت الأنبياء. فقام إليه أبو بكر وقال يا رسول الله: هذا البيت منها، وأشار إلى بيت علي وفاطمة ؟ فقال الرسول عنه من أفضلها) (").

\* \* \*

١- معالم المدرستين: ج٣ ص٥٧ ١.

۲- النور: ۳٦.

٣- شواهد التنزيل: ج١ص٢٣٥.

#### الفصل الثالث:

# أهل البيت في السنّة الشريفة

لقد بين النبي على كثير من الروايات مترلة أهل بيته الله وبيان فضلهم على الأمة، وحث الرسول الله المسلمين على مودتهم ومولاتهم، ونهاهم عن بغضهم والتقصير في حقهم؛ لأنهم سفن النجاة، وأعلام هداية الأمة، وخلفاء الله في أرضه، وخزان علمه ومعادن وحيه سبحانه.

فقد جاءت الروايات الكثيرة عن لسان النبي الله التي تبين مترلة أهل بيته الله القارئ القارئ الكريم بعضاً مما روي في ذلك:

جاء عن النبي الله قال: (من مات على حب آل محمد مات شهيداً، ألا ومن مات على حب آل محمد مات تائباً، ألا ومن على حب آل محمد مات تائباً، ألا ومن مات على حب آل محمد مات مؤمناً مستكمل الإيمان، ألا من مات على حب آل محمد بشره ملك الموت بالجنة، ثم منكر ونكير ألا ومن مات على حب آل محمد يزف إلى الجنة كما تزف العروس إلى بيت زوجها، ألا ومن مات على حب آل محمد، فتح له في قبره بابان إلى الجنة، ألا ومن مات على حب آل محمد، فتح له في قبره بابان مات على حب آل محمد، فتح له في قبره بابان مات على حب آل محمد ومات على حب آل محمد جعل الله قبره مزار ملائكة الرحمة، ألا ومن مات على بغض آل محمد جاء يوم القيامة مكتوباً بين عينيه: آيس من رحمة الله، ألا ومن مات على بغض آل محمد مات كافراً، ألا ومن مات على بغض آل محمد مات كافراً، ألا ومن مات على بغض آل محمد لم يشم رائحة الجنة، ألا ومن مات على بغض آل محمد فلا نصيب له في شفاعتي) (۱).

وعن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: (من سره أن يحيا حياتي ويموت مماتي، ويسكن جنة عدن غرسها ربي، فليوال علياً من بعدي، وليوال وليه، وليقتد بأهل بيتي من بعدي،

١- ينابع المودة: ج٢ ص٣٣٣، تفسير الفخر الرازي: ج٢٧ ص١٦٥، تفسير ابن عربي: ج٢ ص٢١٩، تفسير القرطبي: ج٦١ ص١٢٨.

فإنهم عترتي، خلقوا من طينتي، ورزقوا فهمي وعلمي، فويل للمكذبين بفضلهم من أمتي، القاطعين فيهم صلتي، لا أنالهم الله شفاعتي) (١).

وروى ابن شهر آشوب في المناقب: عن رسول الله يقول: (من أحب أن يحيا حياتي ويموت ميتتي ويدخل الجنة التي وعدين ربي، وهي جنة الخلد فليتول علياً وذريته من بعده، فإنهم لن يخرجوكم باب هدى، ولن يدخلوكم باب ضلالة) (٢).

وروى أيضاً: عن النبي على: (في كل خلق من أمتي عدل من أهل بيتي ينفون من هذا الدين تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين) (٣).

وعنه على: (واجعلوا أهل بيتي منكم مكان الرأس من الجسد، ومكان العينين من الرأس، ولا يهتدي الرأس إلا بالعينين) (٤).

إلى غير ما تقدّم من الروايات الكثيرة التي تبيّن فضل أهل البيت على ونكتفي بما تقدّم كي لا نطيل على القارئ الكريم.

\* \* \*

<sup>1-</sup> كنز العمال: ج١٢ ص١٠٣، بشارة المصطفى: ص٢٩٤، ينابيع المودة: ج٢ ص٣٨٠، خصائص الوحي المبين للحافظ ابن البطريق: ص٣٠، تاريخ دمشق: ج٢٤ ص٢٤١.

٢- مناقب آل أبي طالب: ج١ ص٠٥٠، الطرائف للسيد ابن طاووس: ص١١٨.

٣- مِناقِب آل أبي طالب: ج١ ص٢١١.

٤- أمالي الشيخ الطوسي: ص٤٨٢.

### الفصل الرابع:

#### ظلامة أهل البيت (عليهم السلام)

توجد عدّة سنن إلهية وقوانين اجتماعية عاصرت وأعقبت دعوات الأنبياء وأوصيائهم على الله وهذه السنن قد بيّنها الله تعالى في كتابه الكريم، وبينها نبينا العظيم على وحذّر الأمة منها حرصاً منه على هداية أمته إلى طريق الحق وسوقها لرضوان الله تعالى.

فلو تتبعنا التاريخ الطويل لوجدنا أن دعوات الصالحين من الأنبياء والأوصياء تقارنها حركات ضلال، فكل نبوة تقترن بوجود مضلين، فتكون الناس فرقتين وطائفتين، طائفة تمثل الحق وطائفة تمثل الباطل، وتتمثل الأولى بحركة الأنبياء والثانية بحركة الضالين المضلين. قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عدواً شَيَاطِينَ الآنْسِ وَالْجِنِّ (۱).

فلكي يفوز الإنسان ويكون من أهل الدار الآخرة لابد أن يتبع الأنبياء، والأوصياء الذين يمثلون الخط الطبيعي الذي يرث الأنبياء عليه.

ومن هنا جاء قانون الاختبار والامتحان والفتنة، قال الله تعالى: ﴿ أَلَ هِ أَحَسِبَ النَّاسُ اللهُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ ﴾ (٢).

روى معمر بن خلاد، قال: (سمعت أبا الحسن الكَلَّكُلُّ يقول: ﴿ أَلَ مَ ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُوكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴾، ثم قال لي: ما الفتنة ؟ قلت: جعلت فداك الذي عندنا الفتنة في الدين، فقال: يُفتنون كما يُفتن الذهب، ثم قال: يخلصون كما يخلص الذهب) (٣).

١- الأنعام: ١١٢.

٢- العنكبوت: ٢ - ٣.

٣- الكافي: ج١ ص٣٧٠.

وعن أبي عبيدة بن الجراح، عن عمر بن الخطاب، قال: (أخذ رسول الله بلحيتي وأنا أعرف الحزن في وجهه فقال: إنا لله وإنا إليه راجعون! أتاني جبريل آنفاً فقال لي: إنا لله وإنا اليه راجعون، فمم ذاك يا جبريل؟ فقال: إن أمتك مفتتنة بعدك بقليل من دهر غير كثير! فقلت فتنة كفر أو فتنة ضلالة؟ فقال: كلِّ سيكون! فقلت: ومن أين وأنا تارك فيهم كتاب الله؟ قال: فبكتاب الله يفتنون وذلك من قبل أمرائهم وقرائهم، يمنع الناس الأمراء الحقوق فيظلمون حقوقهم ولايعطونها فيقتتلون ويفتتنون، ويتبع القراء أهواء الأمراء فيمدونهم في الغي ثم لا يقصرون! فقلت كيف يسلم منهم؟ قال بالكف والصبر، إن أعطوا الذي لهم أخذوه وإن منعوه تركوه) (۱).

وكما أخبر تعالى في كتابه الكريم فقال: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُمْ مَنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوشَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَرَ وَلُوشَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلُوا وَلَكِنَ اللهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴿ ().

فتبيّن الآية السنّة الجارية بين الأمم واختلافها واقتتالها بعد الرسل، ووقوع الفتن بين الأمة بعد الرسل.

روى عمرو بن أبي المقدام، عن أبيه قال: (قلت لأبي جعفر الطَّيِّ : إنّ العامة يزعمون أنّ بيعة أبي بكر حيث اجتمع الناس كانت رضاً لله جل ذكره، وما كان الله ليفتن أمة محمد عده ؟ فقال أبو جعفر الطَّيِّ : أو ما يقرؤون كتاب الله أو ليس الله يقول: ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوقُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِيبه فَلَنْ يَضُرَّ الله شيئاً وَسَيَجْزِي الله الشَّاكِرِينَ ﴾؟ قال: فقلت له: إنهم يفسرون على وجه تخر، فقال: أوليس قد أخبر الله عَلى عن الذين من قبلهم من الأمم أنهم قد اختلفوا من بعدما جاءهم البينات، حيث قال: ﴿ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدُنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ

١- حلية الأولياء: ج٥ ص١١٩، الدر المنثور: ج٣ ص١٥٥.

٢- البقرة: ٣٥٣.

وَلُوشَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَر وَلُوشَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلُوا وَلَكِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يُريدِ ﴾) (١).

فحصل انقلاب على الأعقاب بعد رحيل محمد الله وهذا ما صرّح به القرآن وروايات آل محمد الله .

فبدأت ظاهرة الانقلاب على تعاليم الدين التي أسسها النبي الله و و حاهد و كافح من أجل تثبيتها، فانقلبت الأمة على أهل بيته الطاهرين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وتركوا كل وصايا نبيهم الله بيته و كأنهم لم يسمعوا! وبدت الضغائن المخزونة في صدور القوم تظهر كما أخبر النبي الله بذلك.

عن علي الكيالة، قال: (بينا رسول الله على آخذ بيدي ونحن نمشي في بعض سكك المدينة، إذ أتينا على حديقة، فقلت: يا رسول الله، ما أحسنها من حديقة! فقال: إن لك في الجنة أحسن منها، ثم مررنا بأخرى فقلت: يا رسول الله، ما أحسنها من حديقة! قال: لك في الجنة أحسن منها، حتى مررنا بسبع حدائق، كل ذلك أقول ما أحسنها ويقول: لك في الجنة أحسن منها، فلما خلا لي الطريق اعتنقني ثم أجهش باكياً، قلت: يا رسول الله، ما يبكيك ؟ قال: ضغائن في صدور أقوام لا يبدونها لك إلا من بعدي، قال: قلت: يا رسول الله، في سلامة من ديني ؟ قال: في سلامة من دينك) (٢).

إلا أنه لم يرو من الضغائن والغدر الذي مر به آل محمد الله القليل، والسبب يعود لمنعهم من تدوين الحديث، وعندما بدأت حركة التدوين كانت بإشراف بني أمية وفي عهدهم ودولتهم، فمن كان عنده شيء من تلك الأمور التي أشار إليها رسول الله الله لم يروه خوفاً، وإذا رواه لم ينقلوه و لم يكتبوه ومنعوا من نشره، ومن نقله إلى الآخرين، حتى إن من كان عنده كتاب فيه شيء مما أخبر به رسول الله الله وذكر فيه آل بيته الله الخدوه منه، أو أخفاه و لم يظهره لأحد.

١- الكافي: ج٨ ص٢٧٠.

٣- المصنفي: ج٠ ص١١٨، مسند أبي يعلى: ج١ ص٤٢٧، كنز العمال: ج١٣ ص١٧٦، وروى بعضه الحاكم في ١لمسندرك: ج٣ ص١٣٩.

يقول ابن عدي في الكامل عند ترجمته لشيخ البخاري، وهو عبد الرزاق بن همام الصنعاني، قال: (ولعبد الرزاق بن همام أصناف حديث كثير، وقد رحل إليه ثقات المسلمين وأئمتهم وكتبوا عنه، ولم يروا بحديثه بأساً، إلا أنّهم نسبوه إلى التشيع، وقد روى أحاديث في الفضائل مما لا يوافقه عليها أحد من الثقات، فهذا أعظم ما رموه به من روايته لهذه الأحاديث، ولما رواه في مثالب غيرهم مما لم أذكره في كتابي هذا، وأمّا في باب الصدق فأرجو أنه لا بأس به، إلا أنّه قد سبق عنه أحاديث في فضائل أهل البيت ومثالب آخرين مناكير) (١).

فلأنه روى أحاديث في فضائل آل البيت على الله وروى مثالب آخرين، فلم يوافقه أحد على ذلك! ورموه بذلك!

فمن الطبيعي أن لا يصلنا كل ما وقع، وأن لا تصلنا تفاصيل الحوادث، مع الحصار الشديد المضروب على الروايات والأحاديث، ومع ملاحقة المحدثين والرواة، ومع منعهم من نقل الأحاديث المهمة، مضافاً إلى حرق الكتب التي اشتملت على مثل هذه القضايا أو تمزيقها وإعدامها بأي شكل من الأشكال.

من بعد هذه القرون المتطاولة، ومن بعد هذه الحواجز والموانع، لا نتوقع أن يصل إلينا كل ما وقع، وإنما يمكننا العثور على قليل من ذلك القليل الذي رواه بعض المحدثين وبعض المؤرخين.

إلا أنَّه على الرغم من ذلك وصل إلينا ما يبيّن المظلومية التي حلت بساحة آل محمد عليه.

النبي (صلى الله عليه وآله) يوصي بأهل بيته (عليهم السلام):

قال رسول الله على: (أذكركم الله في أهل بيتي) (١٠). وفي صحيح مسلم أنه على كرّر هذه العبارة ثلاث مرّات فقال: (أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي) (٣).

١- الكامل لعبد الله بن عدى: ج٥ ص٥١٣.

٢- مسند أحمد: ج٤ ص٧٦٦، المجموع لمحيي الدين النووي: ج٨ ص٢٧٦، الشرح الكبير لابن قدامه: ج٦ ص٢٣٠.

٣- صحيح مسلم: ج٧ ص١٢٣.

وقال على: (أيها الناس، لا تأتوني غداً بالدنيا تزفونها زفاً، ويأتي أهل بيتي شعثاً غبراً مقهورين مظلومين، تسيل دماؤهم أمامكم وبيعات الضلالة والشورى للجهالة، ألا وإن هذا الأمر له أصحاب وآيات قد سمّاهم الله في كتابه، وعرفتكم وبلغتكم ما أرسلت به إليكم ولكتي أراكم قوما تجهلون، لا ترجعن بعدي كفاراً مرتدين متأولين للكتاب على غير معرفة، وتبتدعون السنة بالهوى، لأنّ كل سنة وحدث وكلام خالف القرآن فهو رد وباطل، القرآن إمام هدى، وله قائد يهدي إليه ويدعو إليه بالحكمة والموعظة الحسنة ولي الأمر بعدي وليه، ووراث علمي وحكمتي وسري وعلانيتي، وما ورثه النبيون من قبلي، وأنا وارث ومورث فلا تكذبنكم أنفسكم، أيها الناس؛ الله الله في أهل بيتي، فإنهم أركان الدين، ومصابيح الظلم، ومعدن العلم، علي أخي ووارثي، ووزيري وأميني، والقائم بأمري والموفي بعهدي على سنتي، أول الناس بي إيماناً، وآخرهم عهداً عند الموت، وأوسطهم لي لقاء يوم القيامة، فليبلغ شاهدكم غائبكم، ألا ومن أم قوماً إمامة عمياء وفي الأمة من هو أعلم منه فقد كفر، أيها الناس ومن كانت له قبلي تبعة فها أنا، ومن كانت له عدة فليأت فيها على بن أبي طالب، فإنه ضامن لذلك كله حتى لا يبقى لأحد على تباعة) (1).

وروي عن عمر بن الخطاب أنه قال: أيها الناس، سمعت نبيكم على يقول: (احفظوني في عترتي وذريتي، فمن حفظني فيهم حفظه الله، ألا لعنة الله على من آذابي فيهم، ثلاثاً) (١).

وعن عبد الله بن مسعود، قال: (بينما نحن جلوس عند رسول الله عنه فأقبل نفر من بني هاشم أو فتية من بني هاشم فلما رآهم رسول الله عنه أحمر وجهه واغرورقت عيناه فقلنا: يا رسول الله، ما نزال نرى في وجهك الشيء تكرهه، فقال: إنّا أهل بيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا، وإن أهل بيتي هؤلاء سيلقون من بعدي تطريداً وتشريداً حتى يجئ قوم من ها هنا من قبل المشرق وأصحاب رايات سود فيسألون الحق فلا يعطونه ثم يسألون الحق فلا يعطونه، قال ذلك مرتين أو ثلاثاً، فيقاتلون فيعطون ما يسألوا فلا يقبلون حتى يدفعونها إلى

١- بِحار الأنوار: ج٢٦ ص٤٨٦.

٢- أمالي الشيخ الطوسي: ص٧٠٣.

رجل من أهلي بيتي يملاها عدلاً كما ملؤوها جوراً، فمن أدرك ذلك الزمان فليأتهم ولو حبواً على الثلج) (١).

وكما أنّه على يبث شكواه إلى الله تعالى مما يُفعل بعترته، فقال على: (إلى الله أشكو المنكرين لفضلهم والمضيعين لحرمتهم بعدي، كفى بالله ولياً وناصراً لعترتي وأئمة أمتي ومنتقماً من الجاحدين لحقهم، ﴿وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ﴾) (٢).

تحذير النبي (صلى الله عليه وآله):

حذّر عن مغبة ظلم آل محمد على في مواطن عديدة، فقال عنه: (الويل لظالمي أهل بيتي، عذابهم مع المنافقين في الدرك الأسفل من النار) (٣).

وقال ﷺ: (إنَّ الله حرّم الجنة على من ظلم أهل بيتي أو قاتلهم أو أغار عليهم أو سبهم)(٤).

وقال ﷺ: (المستحل من عترتي ما حرّم الله ملعون على لساني ولسان كل نبي) (٥٠).

وقال على عترتي) (اشتد غضب الله على من آذاني في عترتي) (١).

وقال ﷺ: (اشتد غضب الله على من أراق دمي وآذاني في عترتي) (٧).

إخباره (صلى الله عليه وآله) باضطهاد وظلم وصيه:

قال ﷺ: (أنت وصيي من بعدي، وأنت المظلوم المضطهد بعدي) (^).

١- المعجم الأوسط للطبراني: ج٦ ص٢٩.

٢- الشعراء: ٢٢٧. والرواية في كمال الدين: ص٢٦١.

٣- عيون أخبار الرضا اللي : ج١ ص١٥.

٤- عيون أخبار الرضا الله ج ١ ص٣٧.

٥- كمال الدين وتمام النعمة: ص٧٠٥.

ہ۔ ۲۔ کنز العمال: ج۱۲ ص۹۳.

٧- كنز العمال: ج١ ص٢٦٧.

۸- كنز الفوائد للكراجكي: ص٢٠٨.

وعنه على: (يا على، أبشر بالشهادة، فإنك مظلوم بعدي، ومقتول) (١).

وقال على الكيلا: (أما أنك ستلقى بعدي جهداً، قال الكيلا: في سلامة من ديني؟ قال: في سلامة من دينك) (١).

وعن علي بن الحسين السجاد العليمة، عن رسول الله على: (قال لي جبرائيل: يا محمد؛ إنّ أخاك مضطهد بعدك مغلوب على أمتك، متعوب من أعدائك..) (٣).

إلى غير ذلك من الاخبارات والتحذيرات التي ذكرها قبل وفاته كلي.

\* \* \*

١- بشارة المصطفى: ص١٠١.

٢- غاية المرام: ج٢ ص٢٠٣.

٣- جامع أحاديث الشيعة: ج١٢ ص٤٤٠.

#### الفصل الخامس:

# فَلمَّا اخْتَارَ اللَّهُ لَنَبِيَّهِ دَارَ أَنْبِيائِهِ وَمَأْوَى أَصْفِيائِهِ (١)

لقد التحق الرسول محمد على بالرفيق الأعلى (٢)، كغيره من أنبياء الله ورسله الذين بلغوا شرائع الله سبحانه وتعالى، وترك بعده أمّة قد بذل وسعة من أجل هدايتها ورفع الضلال والحيرة عنها، فكان حريصاً على هدايتها حتى قال فيه الله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ (٢)، وكان يتحسر على ضلال أمته، حتى قال فيه سبحانه وتعالى: ﴿... فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكُ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٤)، كما تحسر رب العزة على ضلال العباد بسبب تكذيبهم للرسل والأنبياء الاستهزاء بحم، فقال عَلَى: ﴿يا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلاَّ كَانُوا بِهِ وَالْأَنبياء الاستهزاء بحم، فقال عَلَى: ﴿يا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلاَّ كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ (٤).

ووصفه أمير المؤمنين العَلِيْ بقوله: (إِلَى أَنْ بَعَثَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْخَازِ عِدَتِهِ وَإِثْمَامِ نُبُوَّتِهِ، مَأْخُوذاً عَلَى النَّبِيِّينَ مِيثَاقُهُ، مَشْهُورَةً سِمَاتُهُ، كَرِيماً مِيلاَدُهُ، وَأَهْلُ الْبَعِينَ مِيثَاقُهُ، مَشْهُورَةً سِمَاتُهُ، كَرِيماً مِيلاَدُهُ، وَأَهْلُ الْأَرْضِ يَوْمَئِذٍ مِلَلِّ مُتَفَرِّقَةٌ، وَأَهْوَاءٌ مُنْتَشِرَةٌ، وَطَوَائِفُ مُتَشَتَّتَةٌ بَيْنَ مُشَبِّهٍ لِلَّهِ بِخَلْقِهِ أَوْ مُلْحِدٍ اللَّارُضِ يَوْمَئِذٍ مِلَلِّ مُتَفَرِّقَةٌ، وَأَهْوَاءٌ مُنْتَشِرَةٌ، وَطَوَائِفُ مُتَشَتَّتَةٌ بَيْنَ مُشَبِّهٍ لِلَّهِ بِخَلْقِهِ أَوْ مُلْحِدٍ فِي اسْمِهِ أَوْ مُشِيرٍ إِلَى غَيْرِهِ، فَهَدَاهُمْ بِهِ مِنَ الضَّلاَلَةِ، وَأَنْقَذَهُمْ بِمَكَانِهِ مِنَ الْجَهَالَةِ. ثُمَّ الْخَتَارَ سُبْحَانَهُ لِمُحَمَّدٍ ﷺ لِقَاءَهُ، وَرَضِيَ لَهُ مَا عِنْدَهُ، وَأَكْرَمَهُ عَنْ دَارِ اللَّانُينَا، وَرَغِبَ بِهِ عَنْ الْخَتَارَ سُبْحَانَهُ لِمُحَمَّدٍ ﷺ لِقَاءَهُ، وَرَضِيَ لَهُ مَا عِنْدَهُ، وَأَكْرَمَهُ عَنْ دَارِ اللَّانِينَاءُ فِي أُمْمِهَا إِذْ لَمْ يَتُركُوهُمْ مُقَارَئَةِ الْبُلُوى، فَقَبَضَهُ إِلَيْهِ كَرِيماً، وَخَلَّفَ فِيكُمْ مَا خَلَّفَتِ الْأَنْبِيَاءُ فِي أُمْمِهَا إِذْ لَمْ يَتُركُوهُمْ هُمَا عَنْهُ بِعَيْرٍ طَرِيقٍ وَاضِحٍ وَلاَ عَلَمٍ قَائِمٍ) (\*).

١- العنوان مقتبس من خطبة الزهراء (عليها السلام).

Y- كان رحيل الرسول المسلط على ما ذكره شيخ الطائفة في التهذيب: مسموماً، يوم الاثنين لليلتين بقيتا من صفر سنة عشرة من الهجرة.

٣- التوبة: ١٢٨.

٤ - فاطر: ٨.

۰- پس: ۳۰.

٦- نهج البلاغة بشرح محمد عبده: ج١ ص٢٦.

وبعد أن رحل النبي على ظهر في الأمة الحقد الدفين ضد آل بيت النبوة على كما أخبر بأنهم سيضهرونها بعد رحيله بقوله: (ضغائن في صدور قوم لا يبدونها لك حتى يفقدوني) (١).

وروى سليم بن قيس أنه على الكيلان: (....) أنت مني بمترلة هارون من موسى، ولك بهارون أسوة حسنة إذ استضعفه قومه وكادوا يقتلونه، فاصبر لظلم قريش إياك وتظاهرهم عليك، فإنك بمترلة هارون من موسى ومن تبعه، وهم بمترلة العجل ومن تبعه، وإن موسى أمر هارون حين استخلفه عليهم إن ضلوا فوجد أعواناً أن يجاهدهم بهم، وإن لم يجد أعواناً أن يكف يده ويحقن دمه ولا يفرق بينهم) (۱).

فكانوا يتربصون بآل محمد الدوائر كما بيّنت ذلك سيدة النساء فاطمة الزهراء (عليها السيلام) أيضاً في خطبتها الكبرى؛ حيث قالت: (وكنتم على شفا حفرة من النار، مذقة الشارب ونهزة الطامع وقبسة العجلان، وموطئ الأقدام تشربون الطرق وتقتاتون القد أذلة خاسئين، تخافون أن يتخطفكم الناس من حولكم، فأنقذكم الله تبارك وتعالى بمحمد على وبعد أن مني ببهم الرجال وذؤبان العرب، ومردة أهل الكتاب، كلما أوقدوا نارا للحرب أطفأها الله، أو نجم قرن الشيطان أو فغرت فاغرة من المشركين قذف أخاه في لهواتما فلا ينكفئ حتى يطأ جناحها بأخمصه ويخمد لهبها بسيفه، مكدودا في ذات الله، مجتهداً في أمر الله، قريباً من رسول الله، سيداً في أولياء الله، مشمراً ناصحاً، مجداً، كادحاً، لا تأخذه في الله لومة لائم، وأنتم في رفاهية من العيش، وادعون فاكهون آمنون، تتربصون بنا الدوائر وتتوكفون الأخبار وتنكصون عند الد نزال، وتفرون من القتال ...)، فكان هناك حقد دفين على آل بيت النبي على، وكان القوم يكتمون ذلك، فلما ارتحل النبي على ظهر ما كان دفين على آل بين النبي الله لنبيه دار أنبيائه، ومأوى أصفيائه، ظهر فيكم حسكة النفاق وسمل جلباب الدين ونطق كاظم الغاوين ونبغ خامل الأقلين وهدر فنيق المبطلين فخطر في عرصاتكم واطلع الشيطان رأسه من مغرزه هاتفاً بكم فألفاكم لدعوته مستجيبين، وللعزة فيه ملاحظين، ثم استنهضكم كاظم الغاوين ونبغ خامل الأقلين وهدر فنيق المبطلين فخطر في عرصاتكم واطلع الشيطان رأسه من مغرزه هاتفاً بكم فألفاكم لدعوته مستجيبين، وللعزة فيه ملاحظين، ثم استنهضكم

١- ميزان الاعتدال: ج٤ ص٤٨٠. وقد تقدم ذكر تمام الرواية في الفصل الرابع فلا نعيد طلباً للاختصار فراجع.
 ٢- كتاب سليم بن قيس: ص١٣٧٠.

فوجدكم خفافاً، وأحشمكم فألفاكم غضاباً فوسمتم غير إبلكم ووردتم غير مشربكم هذا والعهد قريب والكلم رحيب، والجرح لما يندمل والرسول لما يقبر، ابتداراً، زعمتم خوف الفتنة ألا في الفتنة سقطوا وإن جهنم لحيطة بالكافرين، فهيهات منكم، وكيف بكم، وأي تؤفكون، وكتاب الله بين أظهركم، أموره ظاهرة، وأحكامه زاهرة، وأعلامه باهرة، وزواجره لايحة، وأوامره واضحة، وقد خلفتموه وراء ظهوركم أرغبة عنه تريدون ؟ أم بغيره تحكمون ؟ بئس للظالمين بدلاً، ومن يبتع غير الإسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ...) (۱).

ووقعت الفتنة التي أخبرت عنها الزهراء حبيبة محمد على وكان لهذه الفتنة قادتها كسائر الفتن التي وقعت بعد رحيل الأنبياء في الأمم السابقة، وهذه سنة الله تعالى التي لا تتبدل ولا تتحول، قال تعالى: ﴿سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴿ () وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَا تَجِدُ لِسُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا وَلاَ تَجِدُ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلاَ تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلاً ﴿ () وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَا يَجِيقُ السَّيِّعُ وَلَا يَخِيقُ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَا يَعْفُلُ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَا تَجِد لِللَّهِ تَحْوِيلاً ﴿ () وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تَجِد لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴿ () وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴿ () وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴿ () .

فقد شاءت مشيئته سبحانه ﴿ لَكُ بُوقوع الفتن في الأمم واقتتالها بعد رسلها: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ مَلَى بَعْضِ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ اللّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَاء اللّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَاء اللّهُ مَا اقْتَتَلُواْ وَلَكِنَ اللّهُ اللّهُ مَا اقْتَتَلُواْ وَلَكِنَ اللّهُ اللّهُ مَا يُويدُ ﴿ وَلَوْ شَاء اللّهُ مَا اقْتَتَلُواْ وَلَكِنَ اللّهُ يَنْ اللّهُ مَا يُريدُ ﴾ (١).

١- الاحتجاج: ج١ ص١٣٥.

٢- الأحزاب: ٦٢.

٣- الفتح: ٣٣.

ع. ٤- الإسراء: ٧٧.

٥- فاطر: ٤٣.

٦- البقرة: ٢٥٣.

عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبيه قال: (قلت لأبي جعفر الطَّكِينِّ: إنّ العامة يزعمون إنّ بيعة أبي بكر حيث اجتمع الناس كانت رضا لله جل ذكره، وما كان الله ليفتن أمة محمد على بعده ؟ فقال أبو جعفر الطَّكِينِّ: أو ما يقرؤون كتاب الله أو ليس الله يقول: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ بعده ؟ فقال أبو جعفر الطَّكِينِ: أو ما يقرؤون كتاب الله أو ليس الله يقول: ﴿وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرُّ الله شَيْئاً وَسَيَجْزِي الله الشَّاكِرِينَ ﴿(١)، قال: فقلت له: إنّهم يفسرون على وحه آخر. فقال: أوليس قد أخبر الله عَلَى عن الذين من قبلهم من الأمم أنهم قد اختلفوا من بعدما جاءهم البينات، حيث قال: ﴿وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ برُوحِ مَن بعدما جاءهم مَّن الله مَا اقْتَتَلُ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُواْ فَلَكِنَ الله يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ﴾ (١٠).

الْقُدُسِ وَلُو شَاء الله مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُواْ فَلَكِنَ الله يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ﴾ (١٠).

وعن حمران بن أعين، قال: (قلت لأبي جعفر الكيليّلاً: جعلت فداك ما أقلنا، لو اجتمعنا على شاة ما أفنيناها! فقال: ألا أحدثك بأعجب من ذلك، المهاجرون والأنصار ذهبوا إلا وأشار بيده ثلاثة! قال حمران: فقلت: جعلت فداك ما حال عمار؟ قال: رحم الله عماراً أبا اليقظان، بايع وقتل شهيداً، فقلت في نفسي ما شيء أفضل من الشهادة! فنظر إليّ فقال: لعلك ترى أنه مثل الثلاثة! أيهات أيهات) (٣).

## الحيلولة دون كتابة الوصية أمام الملا:

لقد اشتد المرض برسول الله محمد على ، ولكنه لم يشغله ثقل المرض عن اهتمامه الكبير في مستقبل أمته الإسلامية، فأكد على تجهيز جيش أسامة ويقول لكل من يعوده في مرضه من أصحابه (أنفذوا جيش أسامة) (أنهذوا جيش أسامة) والصر على ذلك بقوله على الله ولرسوله).

١- آل عمران: ١٤٤.

٢- الكافي: ج ٨ ص ٢٧٠. وعلق الكليني على هذه الرواية بقوله: وفي هذا ما يستدل له على أنّ أصحاب محمد الله قد الحتلفوا من بعده، فمنهم من آمن ومنهم من كفر.

٣- الكافي: ج٢ ص٤٤٢.

٤- كنز العمال: ج٠١ ص٥٧٦. وقد ذكر الروايات المتعلقة بهذا الموضوع، إلا أن الملفت للنظر في تلك الروايات هو أنها جعلت أبا بكر خليفة بعد رسول الله الله وكأنه منصوص عليه، ليلاحظ القارئ الكريم هذه الرواية. جاء في كنز العمال: مسند الصديق؛ سيف بن عمر عن الزهري عن أبي ضمرة وأبي عمر وغيرهما عن الحسن بن أبي الحسن قال: (ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعثا قبل وفاته على أهل المدينة ومن حولهم وفيهم عمر بن الخطاب وأمر

فلما سار أسامة بعسكره على أميال من المدينة بلغهم مرض رسول الله على ، فرجع أبو بكر وعمر وأبو عبيدة ابن الجراح، فلما دخلوا على رسول الله على تغيّر لونه، وقال: (اللهم إني لا آذن لأحد أن يتخلف عن جيش أسامة). فهم أبو بكر بالرجوع إلى أسامة واللحوق به، فمنعه عمر (۱).

فقد أمرهم النبي على بالخروج من المدينة مع جيش أسامة، لكي يبعد العناصر المتآمرة على خلافة رسول الله على الأن نواياهم السيئة بدت تلوح في الأفق وستجلب الويلات للأمة.

واجتمع الصحابة في داره ولحق بهم من تخلّف عن جيش أسامة، فوبخهم النبي الكنهم اعتذروا بأعذار واهية، فحاول النبي الله أن يعرقل المؤامرة السياسية التي انعقدت على تنفيذها النفوس الضعيفة، فأمر الحاضرين عنده أن يأتوه بصحيفة ودواة لكي يكتب لهم ما فيه ضمانهم من الانحراف لكن رفض ذلك عمر بن الخطاب ، وأتهم النبي الله بالهجر والهذيان وحاشاه كل ذلك ليحول بين النبي الله وبين كتابته الكتاب.

وهذا ما رواه العامة فضلاً عن الخاصة، وإليك بعضاً ممّا رواه العامة في المقام:

أخرج البخاري بسنده: عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: (لما حضر رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي البيت رجال فقال النبي صلى الله عليه وسلم: هلموا أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده، فقال بعضهم: إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قد غلبه الوجع وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله فاختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول قربوا يكتب لكم كتاباً لا

عليهم أسامة بن زيد فلم يجاوز آخرهم الخندق حتى قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم فوقف أسامة بالناس ثم قال لعمر: ارجع إلى خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم واثقل رسول الله صلى الله عليه وسلم وأثقال المسلمين أن يتخطفهم على خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأثقال المسلمين أن يتخطفهم المشركون وقالت الأنصار: فان أبى إلا أن نمضي فأبلغه عنا واطلب إليه أن يولي أمرنا رجلا أقدم سنا من أسامة، فخرج عمر بأمر أسامة فأتى أبا بكر فأخبره بما قال أسامة، فقال أبو بكر، لو اختطفتني الكلاب والذئاب لم أرد قضاء قضاه رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: فان الأنصار أمروني أن أبلغك أنهم يطلبون إليك أن تولي أمرهم رجل أقدم سنا من أسامة، فوثب أبو بكر وكان جالسا، فأخذ بلحية عمر وقال ثكاتك أمك وعدمتك يا ابن الخطاب استعلمه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي الناس قالوا له: ما صنعت؟ فقال: امضوا تكلتكم أمهاتكم ما لقيت من سببكم اليوم من خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم خرج أبو بكر حتى أتاهم فأشخصهم وشيعهم وهو للركب وأسامة راكب وعبد الرحمن بن عوف يقود دابة أبي بكر فقال له أسامة يا خليفة رسول الله صلى الله فان للغازي بكل للم تنزل ووالله لا أركب وما على أن أغبر قدمي ساعة في سبيل الله فان للغازي بكل خطوة يخطوها سبعمائة حسنه تكتب له وسبعمائة درجة ترفع له وتمحى عنه سبعمائة خطيئة حتى إذا انتهى قال له: إن رئيت أن تعينني بعمر بن الخطاب فأفعل فأذن له ...) كنز العمال للمتقي الهندي: ج١٠ ص٧٥٥.

تضلوا بعده ومنهم من يقول غير ذلك فلما أكثروا اللغو والاختلاف قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قوموا.

قال عبيد الله: فكان يقول ابن عباس: إنّ الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب لاختلافهم ولغطهم) (١).

وأخرج أيضاً: عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال لما اشتد بالنبي صلى الله عليه وسلم وجعه قال: (ائتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعده، قال عمر: إنّ النبي صلى الله عليه وسلم غلبه الوجع وعندنا كتاب الله حسبنا (۱)، فاختلفوا وكثر اللغط، قال: قوموا عني ولا ينبغي عندي التنازع، فخرج ابن عباس يقول إنّ الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين كتابه) (۱).

وأخرج أحمد في مسنده: (حضرت رسول الله صلى الله عليه وسلم الوفاة قال: هلم أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده، وفي البيت رجال فيهم عمر ابن الخطاب فقال عمر إن رسول الكلم كتاباً لن تضلوا بعده،

١- صحيح البخاري: ج٥ ص١٣٧.

٢- ليتأمل القارئ الكريم في توجيههم وتبريرهم لما قاله عمر، وأترك التعليق للقارئ. قال ابن حجر في فتح الباري: (قوله غلبه الوجع؛ أي فيشق عليه إملاء الكتاب أو مباشرة الكتابة وكأن عمر رضىي الله عنه فهم من ذلك أنه يقتضى التطويل، قال القرطبي وغيره ائتوني أمر وكان حق المأمور أن يبادر للامتثال لكن ظهر لعمر رضي الله عنه مع طائفة انه ليس على الوجوب وانه من باب الإرشاد إلى الأصلح فكر هوا أن يكلفوه من ذلك ما يشق عليه في تلك الحالة مع استحضار هم قوله تعالى ما فرطنا في الكتاب من شيء وقوله تعالى تبيانا لكل شيء ولهذا قال عمر حسبنا كتاب الله) فتح الباري لابن حجر: ج١ ص١٨٦. وقال النووي: كلام عمر رضي الله عنه هذا مع علمه وفضله لأنه خشي أن يكتب أمورا فيعجزوا عنها، فيستحقوا العقوبة عليها لأنها منصوصة لا مجال للاجتهاد فيها. وقال البيهقي: قصد عمر، رضى الله عنه، التخفيف على النبي عليه الصلاة والسلام، حين غلبه الوجع. ولو كان مراده عليه الصلاة والسلام أن يكتب ما لا يستغنون عنه لم يتركهم لاختلافهم. وقال البيهقي: وقد حكى سفيان بن عيينة عن أهل العلم، قيل: إن النبي، عليه الصلاة والسلام، أراد أن يكتب استخلاف أبي بكر، رضي الله عنه، ثم ترك ذلك اعتماداً على ما علمه من تقدير الله تعالى. وقال الخطابي: لا يجوز أن يحمل قوله أنه توهم الغلط عليه أو ظن به غير ذلك مما لا يليق به بحاله، لكنه لما رأى ما غلب عليه من الوجع وقرب الوفاة خاف أن يكون ذلك القول مما يقوله المريض مما لا عزيمة له فيه، فيجد المنافقون بذلك سبيلا إلى الكلام في الدين. وقد كانت الصحابة، رضي الله عنهم، يراجعون النبي عليه الصلاة والسلام، في بعض الأمور قبل أن يجزم فيها، كما راجعوه يوم الحديبية وفي الخلاف وفي الصلح بينه وبين قريش، فإذا أمر بالشيء أمر عزيمة فلا يراجعه أحد. قال: وأكثر العلماء على أنه يجوز عليه الخطأ فيما لم ينزل عليه فيه الوحي، وأجمعوا كلهم على أنه لا يقر عليه. قال: ومعلوم أنه صلى الله عليه وسلم، وإن كان قد رفع درجته فوق الخلق كلهم، فلم يتنزه من العوارض البشرية، فقد سها في الصلاة، فلا ينكر أن يظن به حدوث بعض هذه الأمور في مرضه، فيتوقف في مثل هذه الحال حتى يتبين حقيقته، فلهذه المعاني وشبهها توقف عمر رضي الله عنه. وقال المازري في توجيه قول عمر مع أن قول النبي عليه النعوني) لا خلاف أن الأوامر قد تقترن بها قرائن تصرفها من الندب إلى الوجوب، وعكسه عند من قال: إنها للوجوب وإلى الإباحة، وغير ها من المعاني، فلعله ظهر من القرائن ما دل على أنه لم يوجب ذلك عليهم، بل جعله إلى اختيار هم، ولعله اعتقد أنه صدر ذلك منه، عليه الصلاة والسلام، من غير قصد جازم، فظهر ذلك لعمر، رضي الله عنه، دون غيره. (راجع: عمدة القاري للعيني: ج٢ ص١٧١). ٣- صحيح البخاري: ج١ ص٣٧.

. 72

قد غلبه الوجع وعندكم القرآن حسبنا كتاب الله، قال: فاختلف أهل البيت فاختصموا فمنهم من يقول من يقول يكتب لكم رسول الله عليه ومنهم من يقول ما قال عمر، فلما أكثروا اللغط والاختلاف وغم رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: قوموا عني، فكان ابن عباس يقول: إن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله عليه وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم) (۱).

وأخرج البخاري بسنده، عن ابن عباس أيضاً، أنه قال: (يوم الخميس وما يوم الخميس، ثم بكى حتى خضب دمعه الحصباء، فقال: اشتد برسول الله وجعه يوم الخميس، فقال: إئتوني بكتاب أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً، فتنازعوا، ولا ينبغي عند نبي تنازع، فقالوا: هجر رسول الله (۲)، قال على: دعوني فالذي أنا فيه خير مما تدعوني إليه، وأوصى عند موته بثلاث: أخرجوا المشركين من جزيرة العرب، وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم. قال: ونسيت الثالثة) (۲).

وأخرج مسلم بسنده: عن ابن عباس، قال: (يوم الخميس وما يوم الخميس، ثم جعل تسيل دموعه حتى رؤيت على خديه كأنها نظام اللؤلؤ، قال: قال رسول الله على خديه كأنها نظام اللؤلؤ، قال: قال رسول الله على التوبي بالكتف

۱- مسند أحمد: ج۱ ص۳۲٤.

٢- الهجر في اللغة: هو القول السيء، وفي لسان العرب لابن منظور، الهجر برفع الهاء - القبيح من الكلام. والهجر أيضا بمعنى الهذيان. والهجر، بالضم الاسم من الاهجار وهو الإفحاش. وكذلك إذا كثر الكلام فيما لا ينبغي. وهجر في مرضه، بمعنى هذى. و هذا ما أراده عمر بن الخطاب من كلمته لا ما قالوه من توجيهات لها، ولأجل دلالة الكلمة على ذلك عمدوا لذكر توجيهات لها قد تقدم ذكر ها. وقال ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث والأثر في مادة هجر، ومنه حديث مرض النبي (صلى الله عليه وسلم): قالوا ما شأنه أهجر؟ أي اختلف كلامه بسبب المرض على سبيل الاستفهام، أي هل تغير كلامه واختلط لأجل ما به المرض ؟ وهذا أحسن ما يقال فيه، ولا يجعل إخبارا، فيكون إما من الفحش أو الهذيان، والقائل كان عمر، ولا يظن به ذلك.

وحاول بعضهم صرف اللفظ عن معناه، وذلك بالتصرّف في معنى (يهجر) وإرجاعها إلى غير مصدرها المشتقة منه، حيث أرجعها إلى معنى المهاجرة، فيكون معنى قول عمر: (يهجر)، يهاجر (إن نبيكم ليهاجر)!! وهي في الحقيقة مشتقه من هجر يهجر هجراً لا مهاجرة، وعليه فلا يكون معناها إلا الهذيان. إلا أنها في الحقيقة لا تجدي نفعاً كما هو واضح لكل لبيب.

T-صحيح البخاري: ج٤ ص٣٦، المغني لابن قدامه: ج١٠ ص٣٦، نيل الأوطار للشوكاني: ج٨ ص٣٠٢. وفي صحيح البخاري: ج٥ ص٣٠٢: وسكت عن الثالثة أو قال نسيتها. وفي مسند أحمد: ج١ ص٢٢٢ جاء ما لفظه: سعيد بن جبير يقول قال ابن عباس يوم الخميس وما يوم الخميس ثم بكي حتى بل دمعه وقال مرة دموعه الحصى قلنا يا أبا العباس وما يوم الخميس قال اشتد برسول الله صلى الله عليه وسلم وجعه فقال ائتوني اكتب لكم كتابا لا تضلوا بعده أبدا فتنازعوا ولا ينبغي عند نبي تنازع فقالوا ما شأنه أهجر قال سفيان يعنى هذى استفهموه فذهبوا يعيدون عليه فقال دعوني فالذي أنا فيه خير مما تدعوني إليه وأمر بثلاث وقال سفيان مرة أوصى بثلاث قال اخرجوا المشركين من جزيرة العرب وأجيزوا الوفد بنحو ما كنت أجيزهم وسكت سعيد عن الثالثة فلا أدرى اسكت عنها عمدا وقال مرة أو نسيها وقال سفيان مرة وأما أن يكون تركها أو نسيها.

والدواة، أو اللوح والدواة، أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً، فقالوا: إنّ رسول الله يهجر) (١).

وأخرج الطبراني في الأوسط عن عمر، قال: (لما مرض النبي قال: إئتوني بصحيفة ودواة، أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً، فقال النسوة من وراء الستر: ألا تسمعون ما يقول رسول الله صلى الله عليه وآله، قال عمر: فقلت إنكن صويحبات يوسف إذا مرض رسول الله عصرتن أعينكن، وإذا صح ركبتن عنقه! قال: فقال رسول الله: دعوهن فإنهن خير منكم)(١).

إلى غير ذلك من النصوص المروية في كتب العامة التي ذكرت رزية الخميس.

إنّ كثرة اللغط والاختلاف والتنازع الواقع بين الحاضرين وارتفاع الأصوات منع الرسول وعلى وصارت الكتابة لا تجدي نفعاً بعد وقوف الكثير إلى جانب عمر بن الخطاب وتأييدهم لموقفه الرافض لكتابة الوصية، فلو أصر النبي على الوصية لأصروا باتحامه وحاشاه بالهجر لكي يبطلوا مفعول الوصية، وسيحصل تشكيك في كل ما يقوله النبي على، لذا فرأى النبي الله أن يحسم الموقف، فأمرهم بالخروج عنه وبلهجة شديدة لم تعهد من رسول الله النبي فقال لهم: دعوني، فالذي أنا فيه خير مما تدعوني إليه، أو قوموا عني، ولا ينبغي عندي التنازع.

فمن الطبيعي أن لا يوصي النبي الله لهؤلاء المطرودين الذين أرادوا إبطال وصية رسول الله في يوم الخميس واتهموه بالهجر المانع من الوصية.

وهذا ما كان يريده بل ما يتمناه عمر بن الخطاب والحاضرون الذين يؤيدونه، فنجح عمر بن الخطاب ومن معه في منعهم الرسول على من الوصية أمام الملأ، إلا أنه لم يستطع أن يمنعها مطلقاً، بل جاءت الروايات بنص وصية النبي التي أوصى بما لوصيه على بن أبي طالب التي في ليلة وفاته، وسيأتي نصها فانتظر.

فكانت مؤامرة عمر بن الخطاب واضحة، وقد اعترف بما بعد ذلك في محاورة دارت بينه وبين ابن عباس.

۱- صحیح مسلم: ج٥ ص٧٦.

٢- المعجم الأوسط: ج٥ ص٢٨٨، مجمع الزوائد: ج٩ ص٣٤، كنز العمال: ج٥ ص٦٤٤.

. 77

يقول ابن عباس: (دخلت على عمر في أول خلافته ... قال: من أين جئت يا عبد الله ؟ قلت: من المسجد، قال: كيف خلفت ابن عمك ؟ فظننته يعني عبد الله بن جعفر، قلت: خلفته يلعب مع أترابه، قال: لم أعن ذلك، إنما عنيت عظيمكم أهل البيت، قلت: خلفته يمتح بالغرب على نخيلات من فلان وهو يقرأ القرآن. قال: يا عبد الله! عليك دماء البدن إن كتمتنيها هل بقي في نفسه شيء من أمر الخلافة ؟ ... قلت: نعم، وأزيدك، سألت أبي عما يدعيه، فقال: صدق. فقال عمر: لقد كان من رسول الله في أمره ذرو (۱) من قول لا يثبت حجة ولا يقطع عذراً، ولقد كان يربع في أمره وقتاً ما، ولقد أراد في مرضه أن يصرّح باسمه فمنعت من ذلك إشفاقا وحيطة على الإسلام! لا ورب هذه البنية لا تجتمع عليه قريش أبداً، ولو وليها لانتفضت عليه العرب من أقطارها، فعلم رسول الله في أي علمت ما في نفسه فأمسك، وأبي الله إلا إمضاء ما حتم) (۱).

وروى الطبري أنّ عمر قال لابن عباس: (يا ابن عباس، ما منع علياً من الخروج معنا ؟ قلت: لا أدري، قال: يا ابن عباس، أبوك عم رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنت ابن عمه فما منع قومكم منكم ؟ قلت: لا أدري، قال: لكني أدري يكرهون ولا يتكلم لهم، قلت لم ونحن لهم كالخير ؟! قال: اللهم غفراً يكرهون أن تجتمع فيكم النبوّة والخلافة فيكون بجحاً بجحاً لعلكم تقولون إنّ أبا بكر قفل ذلك لا والله ولكن أبا بكر أتى أحزم ما حضره ولو جعلها لكم ما نفعكم مع قربكم) (١).

كل ذلك مؤشر واضح على المؤامرة التي حاكها عمر بن الخطاب ومن معه، لذا بادر لمنع الوصية لعلمه المسبق أنّ الرسول على سيوصي لعلي الطّيّلًا، فمنع من إحضار الدواة والكتف، وإلاّ فلو علم عمر بن الخطاب أنّ الوصية به لسارع إلى الدواة والكتف كما سارع بما عند موت صاحبه أبو بكر و لم يقل حسبنا كتاب الله.

فقد روى الطبري عن قيس، قال: (رأيت عمر بن الخطاب وهو يجلس والناس معه وبيده جريدة، وهو يقول أيها الناس اسمعوا وأطيعوا قول خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم إنه

١- ذرو: طرف.

٢- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١٢ ص٢١.

٣- تاريخ الطبري: ج٣ ص٨٨٨.

يقول إني لم ألكم نصحاً، قال ومعه مولى لأبي بكر يقال له شديد معه الصحيفة التي فيها استخلاف عمر) (١).

قال الديلمي (٢):

وصى النبي فقال قائله م قد ظل يهجر سيد البشر ورووا أبا بكر أصاب ولم يهجر وقد أوصى إلى عمر

فلم يقل عمر بن الخطاب إن أبا بكر يهجر! ولم يختلف الحاضرون، ولا كثر اللغط، ولا تدخلت النساء! بل أمر الناس بالاستماع والطاعة لما يقوله أبو بكر، كل ذلك دليل كاشف على المؤامرة العمرية على خلافة رسول الله ووصيه على، وإلا فكيف تكون لأبي بكر قيمة وقداسة عند عمر بن الخطاب وحزبه أكثر من قيمة الرسول وقداسته؟! إن هذا لمن عجائب الزمان!!!

ثم إن عمر بن الخطاب لما حضرته الوفاة لم يمنعه أحد من الوصية وكتابة التوجيهات التي يريد بيانها، ولم يقل له أحد بأنك تهجر أو غلبك الوجع، أو حسبنا كتاب الله، بل وصى بكل ما يريد، فعهد بظاهر الحال لستة أفراد بينهم علي العَلَيْنُ وعثمان، ولعثمان بن عفان بواقع الأمر، أفهل لعمر بن الخطاب مقاماً وقدسية أكبر من قدسية رسول الله محمد علي الأعر،

اللهم إلا أن يكون الخليفة أفضل من الرسول عليه، وهذا فساده واضح لا نخوض فيه.

فلم يحدثنا التأريخ بأنّ أحداً منع أحداً من الوصية على الإطلاق؛ لأنها من حق كل إنسان، فلكل إنسان الحق بأن يوصي بما يشاء في حال مرضه وصحته. فلو أن شخصاً عادياً مريضاً أراد أن يوصي قبل موته، فجاء أحد أولاده أو أقربائه أو أصدقائه فشوش عليه، وقال عنه بأنه يهجر أو غلبه الوجع، وحال بينه وبين ما أراد الإيصاء به، أفلا يثير ذلك استنكار جميع الحاضرين، وعدم رضاهم بفعله ؟ فكيف برسول الله عليه قائد الإسلام العظيم ؟!

١- تاريخ الطبري: ج٢ ص٦١٨.

٢- الصر اط المستقيم - للعاملي: ج٣ ص٧.

ومن الغريب دفاع أهل السنة اليوم عن الصحابة وإعطائهم القدسية مع أنّ الكثير منهم وافق عمر بن الخطاب في موقفه الرافض للوصية، واتحامه للنبي عليه بالهجر وغلبة الوجع!

فأي قدسية لصحابة اتهموا النبي على بالهجر وأنه يخرّف والعياذ بالله! ومنعوه من أن يوصي لأمته في آخر حياته، وحرموا الأمة من الاستماع لآخر كلمات نبيها على وهو يريد توديعها، هذا بعض ما جناه بعض الصحابة!! فأين عدالتهم التي يتشدّق بما أهل السنة ويكفروا من لم يقل بما ؟! أفلا يكون الصحابة مسؤولين عمّا جرى للمسلمين منذ تلك الرزية وإلى قيام الساعة ؟! أليس الأولى بالصحابة أن يقفوا مع نبيهم على ؟؟!!

### وقفة مع الروايات المتقدمة:

يلاحظ في هذه النصوص عدّة ملاحظات، منها:

أولاً: إنّ البخاري أراد أن يهذّب العبارة التي قالها عمر، لما فيها من الجسارة على النبي الشافقال: (قال عمر: إنّ النبي غلبه الوجع). والحال أن النصوص الأخرى تثبت لفظاً آخر وهو (هجر رسول الله) كما في رواية مسلم المتقدمة، وفي البعض الآخر (يهجر) كما في رواية صحيح مسلم المتقدمة أيضاً وغيرها (۱).

واللفظان مؤداهما واحد، فسواء جاءت الرواية بلفظ يهجر أو غلبه الوجع يكون معناه الاختلاط في الكلام والهذيان فيه نعوذ بالله. وهذا لا يليق بساحة رسول الله محمد الله الذي نزهه القرآن عن كل ما فيه نقص، وأمر المسلمين بإتباعه، فليت شعري ألم يقرأوا قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ فِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينٍ ﴿ مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينٍ ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونٍ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>1-</sup> جاء في مجمع الزوائد: عن ابن عباس، قال: (دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم بكتف فقال ائتوني بكتف أكتب لكم كتابا لا تختلفون بعدي أبدا فأخذ من عنده من الناس في لغط فقالت امرأة ممن حضر ويحكم عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم إليكم فقال بعض القوم اسكتي فإنه لا عقل لك فقال النبي صلى الله عليه وسلم أنتم لا أحلام لكم) مجمع الزوائد للهيثمي: ج٤ ص٢١٠.

٢- التكوير: ١٩ – ٢٢.

وقوله عَالَا: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ۞ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ ۞ وَلَا بِقَوْلِ كَا مِعَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ ۞ وَلَا بِقَوْلِ كَالَمِينَ ﴾ (١). كَاهِن قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ۞ تَتِرِيلُ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (١).

قوله ﴿ الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ الْهَوَى ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ الْهَوَى ﴿ إِنَّا هُوَ إِلَّا وَحْيُ الْهُوَى ﴾ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ الْوَحَى ﴾ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى ﴾ (٢).

إلى كثير من أمثال هذه الآيات البينات المنصوص فيها على عصمة قوله على من الهجر والهذيان حاشا المصطفى على منهما!!

إلا أنّ الحقيقة أنهم كانوا يثقفون الناس على اتهام النبي الله بذلك، وهذا ما رواه الحاكم في مستدركه: عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله وأريد حفظه، فنهتني قريش عن ذلك قالوا: تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله ورسول الله ورسول الله يتكلم في الرضى والغضب! قال: فأمسكت، فذكرت ذلك للنبي في فأشار بيده إلى فيه، فقال: (أكتب فو الذي نفسي بيده ما يخرج منه إلا حق) (٣).

فكيف يعتقد المسلم المؤمن برسول الله محمد على أنه يتأثر في الرضى والغضب، وهو الذي عدّ العدل وقول الحق في الرضا والغضب من المنجيات، فقد روى المتقي الهندي في كتر العمال: عنه على أنه قال: (ثلاث مهلكات، وثلاث منجيات، وثلاث درجات، وثلاث كفارات، قيل: يا رسول الله، ما المهلكات ؟ قال: شح مطاع، وهوى متبع، وإعجاب المرء بنفسه. قيل: فما المنجيات ؟ قال: تقوى الله في السر والعلانية، والاقتصاد في الفقر والغنى، والعدل في الرضى والغضب. قيل: فما الكفارات ؟ قال: نقل الأقدام إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، وإتمام الوضوء في اليوم البارد عند السبرات) (٤).

فإن لم يكن عند رسول الله علي صفات الناجين، فعند من تكون تلك الصفات إذن ؟!

١- الحاقة: ٤٠ – ٤٢.

٢- النجم: ٢ \_ ٥.

٤- كنز العمال - للمتقى الهندي: ج١٥ ص ٩٣٦.

فحاولوا ترسيخ هذا الاعتقاد في أذهان الناس لكي يمهدوا لمنع رواية الحديث عنه على الألهم قد اكتفوا بكتاب الله تعالى (حسبنا كتاب الله)!! وهذا ما حصل بالفعل، فقد منعوا تدوين الحديث وبرروا ذلك بدعوى الخوف من اختلاط السنة بالقرآن!! فإذا كانت السنة وهي كلام الرسول محمد عندهم بحذه الدرجة التي يمكن أن تختلط بالقرآن العظيم، ولا يميز القارئ بينهما بحسب سبك اللفظ وسمو المعنى كيف ساغ لعمر بن الخطاب ومن تبعه أن يستغنى عنها ؟؟!!

# قال تعالى: ﴿كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِباً ﴾(١).

ولو تأمل القارئ في تبريراتهم الجوفاء التي أرادوا منها الدفاع عن عمر بن الخطاب، لوجدهم يبررون لعمر بن الخطاب ويترهونه حتى لو استلزم ذلك الإساءة للنبي عليه ، فقد قال ابن حجر، وهو يدافع عن مقولة عمر بن الخطاب: قوله غلبه الوجع، أي فيشق عليه إملاء الكتاب أو مباشرة الكتابة، وكأن عمر رضي الله عنه فهم من ذلك أنه يقتضى التطويل (١).

فلاحظوا كم يدافع ابن حجر عن عمر بن الخطاب وكم يسيء لرسولنا الكريم محمد عليه؟!

أفهل في كلام الرسول على الذي لا ينطق إلا بالوحي تطويل ؟! وهل هذا التطويل وهو غير موجود قطعاً فإنه على سيد حكماء بني الإنسان يستغني عمر والصحابة الحاضرون عن سماعه ؟!

١- الكهف: ٥.

٢- فتح الباري - لابن حجر: ج١ ص١٨٦.

فكيف علم ابن حجر بأن عمر فهم ذلك ؟! ثم كيف فهم عمر بن الخطاب أن كلامه على يقتضي التطويل و لم يفهم على بن أبي طالب الكل الذي كان حاضراً ؟ وهو باب مدينة علم رسول الله على ، وقد أقر بفضله وعلمه عمر وغيره (۱).

فنجد الكثير يصر على براءة ساحة عمر بن الخطاب حتى لو أدى إلى الإساءة إلى الرسول الله على رسول الله على الثكلى قول البعض: أن عمر أشفق على رسول الله على الذا منع النبي على من الوصية! ولا نعلم كيف علم القائل قصد عمر بن الخطاب ولم يعلمه النبي على ؟! ثم أنه لو كان إشفاقاً لشكرهم النبي على ولما طردهم على ولما حصل لغط واختلاف بين الحاضرين، ولما قالت لهم النساء الحاضرات وأمرنهم بأن يأتوا بالدواة والكتف! ثم أن عمر لماذا لم يشفق على أبي بكر ويمنعه من الوصية له ؟!

وقد تقدّمت الإشارة إلى بعض هذه التبريرات والتوجيهات السقيمة المذكورة في المقام، فراجع هوامش هذا الفصل.

ثالثاً: إن تصريح عمر بقوله: (حسبنا كتاب الله) يتنافى مع ما يعرفه المسلمون من رسول الله على معددة حديث الثقلين واعتبر التمسك عمر إنّه على ذكر في أكثر من موضع وبألفاظ متعددة حديث الثقلين واعتبر التمسك بعما هو العاصم من الضلال، فكيف ساغ لعمر أن يعارض النبي الله ويتمسك بثقل واحد فقط، وهو القرآن ؟

كل ذلك حرصاً منه على سلب الحجية من كلام الرسول الله لكي لا تكترث الناس بما يريد أن يوصي به، ولكي تضيع مناقب وفضائل أهل البيت الله ولهذا أصرّوا على منع كتابة الحديث بعد وفاته الله ، كما منعوا من الوصية في حياته الله أمام الملأ.

في مثل فتواك إذ قالوا مجاهرة لولا على هلكنا في فتاوينا

وقال خطيب خوارزم:

إذا عمر تخطى في جواب ونبهه علي بالصواب يقول بعدله لولا علي هلكت هلكت في ذاك الجواب

(المناقب:ج١ ص٢١٣).

<sup>1-</sup> قال ابن شهر آشوب في المناقب: (كان عمر يقول فيما يسأله عن علي فيفرج عنه: لا أبقاني الله بعدك) مناقب آل أبي طالب: ج١ ص١٠٠. وقال: (لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن) أنساب الأشراف للبلاذري: ص١٠٠. وقال: (لولا علي لهلك عمر) مناقب ابن شهر آشوب: ج١ ص٣١٢، الاستيعاب لابن عبد البر: ج٣ ص١١٠٨. قال الصاحب: قال الصاحب:

كما تقدّم عن عبد الله بن عمرو بن العص حينما نهته قريش عن كتابه ما يقوله النبي عليه.

فقد كشفوا النقاب في حديثهم مع عبد الله بن عمرو بن العاص عن سبب منعهم من كتابة حديث الرسول، وهو خشيتهم من أن يروى عنه حديث في حق أناس قاله فيهم حال رضاه عنهم، وفي حق آخرين ما قاله في حال غضبه عليهم.

ومن هنا نعرف سبب منعهم كتابة وصية الرسول على في آخر ساعات حياته، وإحداثهم اللغط والضوضاء.

ثم ليته اكتفى بعدم الامتثال ولم يرد قوله على بقوله: (حسبنا كتاب الله)، وكأنه لا يعلم بمكان كتاب الله من آل محمد على وأنهم أعلم الناس بخواص الكتاب وفوائده!! فلماذا لم يتبع القائل حسبنا كتاب الله، كتاب الله إذ يقول: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴿ (١).

رابعاً: قول البخاري: (.. وأوصى عند موته بثلاث: ....، ونسيت الثالثة)، فلماذا نسي الراوي الثالثة ؟

السر في ذلك أنّ الثالثة كانت تنص وتؤكد موضوع الخلافة والإمامة، فأراد النص بها على على التَّكِيلُ خاصة، وعلى الأئمة من عترته عامة، فصدّوه عن ذلك كما اعترف به الخليفة الثاني في كلام دار بينه وبين ابن عباس (٢).

وإذا تأمل القارئ سيرة النبي الله ، يجد ربطاً تفسيرياً بين قوله الله : (إئتوني أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده)، وقوله في حديث الثقلين: (إني تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن

١- الحشر: ٧.

Y- روى ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة ج١ ص١٨٩، قول عمر لعبد الله بن عباس: يا عبد الله، ما تقول في منع قومكم منكم ؟ قال: لا أعلم يا أمير المؤمنين، قال: اللهم غفرا! إن قومكم كرهوا أن تجتمع لكم النبوة والخلافة، فتذهبون في السماء بذخا وشمخا، لعلكم تقولون: إن أبا بكر أراد الامرة عليكم، وهضمكم! كلا، لكنه حضره أمر لم يكن عنده أحزم مما فعل، ولو لا رأى أبى بكر في بعد موته لأعاد أمركم إليكم، ولو فعل ما هنأكم مع قومكم، إنهم لينظرون إليكم نظر الثور إلى جازره.

تضلوا، كتاب الله وعترتي أهل بيتي) (۱)، ومن خلال هذا الربط يُعلم أنّ المرمى في الحديثين واحد، وأنه الله أراد في مرضه أن يكتب لهم تفصيل ما أوجبه عليهم في حديث الثقلين، ولأجل أهمية الأمر إلى يوم القيامة تجد ابن عباس بكى حتى خضب دمعه الحصباء.

إلى غير ذلك من الملاحظات التي يجدها القارئ الكريم.

## هل أوصى رسول الله (صلى الله عليه وآله) ؟

من الأخطاء الاعتقادية التي سارت عليها الأمة الإسلامية طيلة الفترة الماضية القول بأنّ النبي لم يوصِ إلى أن جاء قائم آل محمد ويمانيهم الإمام أحمد الحسن الكيّل، وكشف الستار عن كثير من العلوم والحقائق العظيمة الجليلة، ومما كشفه وبيّنه للناس مسألة الوصية وتصحيح الاعتقاد الخاطئ الذي سارت عليه الأمة الإسلامية سواء منها السنّة أو الشيعة، فبيّن الكيّل وقيد وصية رسول الله علي التي أوصى بما ليلة وفاته لخليفته ووزيره علي بن أبي طالب الكيّل، ولقد نقل تلك الوصية الشريفة الشيخ الطوسي في كاتبه الموسوم بالغيبة، وإليك أيها القارئ الكريم نص تلك الوصية:

قال الشيخ: أخبرنا جماعة، عن أبي عبد الله الحسين بن علي بن سفيان البزوفري، عن علي بن سنان الموصلي العدل، عن علي بن الحسين، عن أحمد بن محمد بن الخليل، عن جعفر بن أحمد المصري، عن عمه الحسن بن علي، عن أبيه، عن أبي عبد الله جعفر بن محمد، عن أبيه الباقر، عن أبيه ذي الثفنات سيد العابدين، عن أبيه الحسين الزكي الشهيد، عن أبيه أمير المؤمنين التي قال: (قال رسول الله في الليلة التي كانت فيها وفاته لعلي التي العليم أبا الحسن، أحضر صحيفة ودواة. فأملا رسول الله في وصيته حتى انتهى إلى هذا الموضع فقال: يا علي، إنه سيكون بعدي اثنا عشر إماما ومن بعدهم إثنا عشر مهدياً، فأنت يا علي فقال: يا علي، إنه سيكون بعدي اثنا عشر إماما ومن بعدهم إثنا عشر مهدياً، فأنت يا علي

I- روى أحمد في المسند: عن أبي سعيد قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إني تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله حبل ممدود من المساء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي وإنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض) مسند أحمد: ج I ص I ، ورواه في ج I ص I ، وباختلاف يسير عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إني تارك فيكم خليفتين كتاب الله حبل ممدود ما بين السماء والأرض أو ما بين السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي وإنهما لن يتفرقا حتى يردا على الحوض.

كماً ورواه باختلاف عن ما تقدم في ج٥ ص١٨٩ عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إني تارك فيكم خليفتين كتاب الله وأهل بيتي وإنهما لن يتفرقا حتى يردا على الحوض.

وراجع سنن الترمذي: ج٥ ص٩ ٣٢، المستدرك: ج٣ ص١١٠ و ص١٤٨، مجمع الزوائد: ج٩ ص١٦٢.

أول الإثني عشر إماماً سماك الله تعالى في سمائه: علياً المرتضى، وأمير المؤمنين، والصديق الأكبر، والفاروق الأعظم، والمأمون، والمهدي، فلا تصح هذه الأسماء لأحد غيرك. يا علي، أنت وصبي على أهل بيتي حيهم وميتهم، وعلى نسائي: فمن ثبتها لقيتني غداً، ومن طلقتها فأنا برئ منها، لم تربي ولم أرها في عرصة القيامة، وأنت خليفتي على أمتي من بعدي. فإذا حضرتك الوفاة فسلمها إلى ابني الحسن البر الوصول، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابني الحسين الشهيد الزكي المقتول، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه سيد العابدين ذي الثفنات على، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه عمد الباقر، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه جعفر الصادق، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه موسى الكاظم، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه على الناصح، فإذا حضرته الوفاة الثقي، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه على الناصح، فإذا حضرته الوفاة فليسلمها إلى ابنه على الناصح، فإذا حضرته الوفاة الشيمة الى ابنه عمد المستحفظ من الشعمد الله النه عشر إماماً، ثم يكون من بعده اثنا عشر مهدياً، (فإذا حضرته الوفاة) فليسلمها إلى ابنه أول المقربين له ثلاثة أسامي: اسم كاسمي واسم أبي وهو عبد الله الوفاة) فليسلمها إلى ابنه أول المقربين له ثلاثة أسامي: اسم كاسمي واسم أبي وهو عبد الله الوفاة اللهدي، هو أول المؤمنين) (۱).

ولقد أوصى النبي هذه الوصية بعد رزية الخميس حينما حضرته الوفاة كما أخبر بذلك على بن أبي طالب الكلا.

روى الشيخ النعماني في الغيبة عن سليم بن قيس: (إنّ علياً الكيّل قال لطلحة في حديث طويل عند ذكر تفاخر المهاجرين والأنصار بمناقبهم وفضائلهم : يا طلحة، أليس قد شهدت رسول الله عن دعانا بالكتف ليكتب فيها ما لا تضل الأمة بعده ولا تختلف، فقال: صاحبك ما قال: إنّ رسول الله يهجر، فغضب رسول الله وتركها ؟ قال: بلى قد شهدته. قال: فإنكم لما خرجتم أخبرني رسول الله على بالذي أراد أن يكتب فيها ويشهد عليه العامة، وأنّ جبرئيل أخبره بأنّ الله تعالى قد علم أنّ الأمة ستختلف وتفترق، ثم دعا بصحيفة فأملى على ما أراد أن يكتب في الكتف، وأشهد على ذلك ثلاثة رهط: سلمان الفارسي،

١- الغيبة: ص١٤٩ – ١٥١.

وأبا ذر، والمقداد، وسمى من يكون من أئمة الهدى الذين أمر المؤمنين بطاعتهم إلى يوم القيامة، فسماني أولهم، ثم ابني هذا حسن، ثم ابني هذا حسين، ثم تسعة من ولد ابني هذا حسين، كذلك يا أبا ذر، وأنت يا مقداد ؟ قالا: نشهد بذلك على رسول الله على فقال طلحة: والله لقد سمعت من رسول الله على يقول لأبي ذر: ما أقلت الغبراء، ولا أظلت الخضراء ذا لهجة أصدق ولا أبر من أبي ذر، وأنا أشهد أنهما لم يشهدا إلا بالحق، وأنت أصدق وأبر عندي منهما) (۱).

ولقد تعرّض الإخوة أنصار الإمام المهدي العَلَيْلُ لتوضيح أمور مهمة متعددة مرتبطة بالوصية المباركة لرسول الله عليه، فمن أراد التعرّف فعليه بمراجعة كتب أنصار الإمام المهدي العَلَيْلُ.

إلا أننا أوردنا الوصية هنا لتصحيح الفهم الاعتقادي الخاطئ الذي يعتقده المسلمون من أنّ النبي الله لم يوص، وهذا فهم خاطئ ينبغي أن يصحح.

# كيف ودّع المسلمون رسول الله محمداً (صلى الله عليه وآله) ؟

توفي رسول الله يوم الاثنين حين زاغت الشمس فانشغل الناس عن دفنه حتى عصر الثلاثاء، فانشغل المسلمون بخطب السقيفة وببيعة أبي بكر الأولى ثم ببيعته العامة وخطبته وخطبة عمر حتى صلى بهم. وبعدها أقبل الناس على جهاز رسول الله يوم الثلاثاء ولم يحضر أبو بكر وعمر دفن النبي على، قال ابن أبي شيبة: إنّ أبا بكر وعمر لم يشهدا دفن النبي (1).

وقالت عائشة: ما علمنا بدفن الرسول حتى سمعنا صوت المساحي  $(^{(7)})$  من جوف الليل ليلة الأربعاء  $(^{(2)})$ .

<sup>1-</sup> كتاب الغيبة لمحمد بن إبراهيم النعماني: ص٨٤ ، الاحتجاج: ج١ ص٢٢، بحار الأنوار: ج٣٦ ص٢٢٧، عوالم العلوم: ج٣٦ س٢٢٧، عوالم

٢- المصنف لابن أبي شيبة: ص٧٢٥.

<sup>&</sup>quot;- هي جمع مسحاة والمسحاة آلة من حديد يجرف بها الطين، مشتقة من السحو، وهو كشف وجه الأرض (نيل الأوطار للشوكاني: ج٤ ص١٣٧.

٤- تنوير الحوالك للسيوطي: ص٢٤٠، المغني لابن قدامة: ج٢ ص٤١٧، الشرح الكبير لعبد الرحمن بن قدامة: ج٢ ص٤١٨، نيل الأوطار للشوكاني: ج٤ ص١٣٧.

### ٧٦ ..... إصدام إن أنصام المهدي الكيلا

\* \* \*

# الباب الثايي

#### وفيه فصول:

- الفصل الأول: توثيق مظلومية الزهراء (عليها السلام).
- الفصل الثاني: مظلومية الزهراء (عليها السلام) في كلمات العلماء.
  - الفصل الثالث: مظلومية الزهراء في الشعر العربي.
    - الفصل الرابع: ظلامة فاطمة أصل يوم العذاب.

#### الفصل الأول:

#### توثيق مظلومية الزهراء (عليها السلام)

جاءت الروايات الكثيرة عن أئمة أهل البيت على تصرح بمظلومية الزهراء (عليها السلام)، وتُبيّن أنواع الاعتداءات التي تعرّضت لها حبيبة محمد على من الهجوم على بيتها، وقصد إحراقه، ومباشرة الإحراق، وضربحا سلام الله عليها، وإسقاط جنينها، وسائر التفاصيل التي حرت عليها سلام الله عليها، وهذه الروايات متواترة حتى لو لم ينضم إليها ما رواه العامة، وهو كثير أيضاً بل متواتر.

## مظلوميتها على لسان رسول الله (صلى الله عليه وآله):

روى سليم بن قيس عن عبد الله بن العباس، أنّه حدثه وكان جابر بن عبد الله إلى جانبه : (أنّ النبي على قال لعلي، بعد خطبة طويلة: إنّ قريشاً ستظاهر عليكم، وتجتمع كلمتهم على ظلمك وقهرك، فإن وجدت أعواناً فجاهدهم، وإن لم تجد أعواناً فكف يدك، واحقن دمك، أما إنّ الشهادة من ورائك، لعن الله قاتلك. ثم أقبل على ابنته (عليها السلام)، فقال: إنّك أول من يلحقني من أهل بيتي، وأنت سيدة نساء أهل الجنة، وسترين بعدي ظلماً وغيظاً، حتى تضربي، ويكسر ضلع من أضلاعك، لعن الله قاتلك ...) (۱).

أقول: من الواضح أنّ النبي الله في هذه الرواية بعد ذكره لكسر ضلع حبيبته ذكر أنّها تقتل قتلاً، وهذا يدلل على أنّ قتلها سيكون بسبب كسر ضلعها وما تابعه من ضرب وإسقاط جنين وغير ذلك.

وروى إبراهيم بن محمد الجويني الشافعي، بسنده إلى علي بن أحمد بن موسى الدقاق وعلي بن بابويه أيضاً، عن: علي بن أحمد بن موسى الدقاق، عن محمد بن أبي عبد الله الكوفي، عن موسى بن عمران النحعي، عن النوفلي، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس، قال: (إنّ رسول الله علي كان جالساً، إذ أقبل الحسن الكيلا، فلما رآه

١- كتاب سليم بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص٤٢٧، وروى الطوسي في الغيبة بعضاً منه: ص١٩٣٠.

بكى، ثم قال: إلى إلى يا بني ... ثم أقبل الحسين ... ثم أقبلت فاطمة ... ثم أقبل أمير المؤمنين. فسأله أصحابه .. فأحابهم، فكان مما قاله لهم: وأمّا ابنتي فاطمة، فإنّها سيدة نساء العالمين .. إلى أن قال: وإني لما رأيتها ذكرت ما يصنع بها بعدي. كأني بها وقد دخل الذل بيتها، وانتهكت حرمتها، وغصب حقها، ومنعت إرثها، وكسر جنبها، وأسقطت جنينها، وهي تنادي: يا محمداه، فلا تجاب، وتستغيث فلا تغاث، فلا تزال بعدي محزونة مكروبة، باكية ... إلى أن قال: ثم ترى نفسها ذليلة بعد أن كانت في أيام أبيها عزيزة ... إلى أن قال: فتكون أول من يلحقني من أهل بيتي، فتقدم علي محزونة مكروبة، مغمومة، مغصوبة، مقتولة، يقول رسول الله عند ذلك: اللهم العن من ظلمها، وعاقب من غصبها، وذلل من أذلها، وخلد في نارك من ضرب جنبها حتى ألقت ولدها. فتقول الملائكة عند ذلك: آمين ...) (١).

وقال العلامة المجلسي (رحمه الله): وجدت بخط الشيخ محمد بن علي الجبعي جدّ والد الشيخ البهائي نقلاً عن خط الشهيد رفع الله درجته، نقلاً عن مصباح الشيخ أبي منصور طاب ثراه قال: (روي أنه دخل النبي على يوماً إلى فاطمة (عليها السلام) فهيأت له طعاماً من تمر وقرص وسمن، فاجتمعوا على الأكل هو وعلي وفاطمة والحسن والحسين الحسن، فلما أكلوا سحد رسول الله على وأطال سحوده، ثم ضحك، ثم بكي، ثم جلس وكان أجرأهم في الكلام علي العلى فقال: يا رسول الله، رأينا منك اليوم ما لم نره قبل ذلك ؟ فقال على: إبي لما أكلت معكم فرحت وسررت بسلامتكم واجتماعكم فسجدت لله تعالى شكراً. فهبط جبرئيل العلى يقول: سجدت شكراً لفرحك بأهلك ؟ فقلت: نعم. فقال: ألا أخبرك بما يجري عليهم بعدك ؟ فقلت: بلي يا أخي يا جبرئيل. فقال: أمّا ابنتك فهي أول أهلك لحاقاً بك، بعد أن تظلم، ويؤخذ حقها، وتمنع إرثها، ويظلم بعلها، ويكسر ضلعها، وأمّا ابن عمك فيظلم، ويمنع حقه، ويقتل، وأمّا الحسن فإنه يظلم، ويمنع حقه، ويقتل بالسم، وأمّا الحسين فإنه يظلم، ويمنع حقه، ويقتل، وأمّا الحسن فإنه يظلم، ويمنع حقه، ويقتل بالسم، وأمّا الحسين فإنه يظلم، ويمنع حقه، ويقتل، وأمّا الحسن فإنه يظلم، ويمنع رحله، وتسبى نساؤه وذراريه، ويدفن مرملاً بدمه، ويدفنه الغرباء. فبكيت، وقلت: وهل يزوره أحد ؟ قال:

١- بحار الأنوار: ج٢٨/ ص٣٩، و ج٣١ ص٦٢٠.

يزوره الغرباء. قلت: فما لمن زاره من الثواب ؟ قال: يكتب له ثواب ألف حجة وألف عمرة، كلها معك، فضحك) (١).

## مظلوميتها على لسان الإمام على الكَيْكَالرُ:

روى سليم بن قيس: أنّ عمر بن الخطاب أغرم جميع عماله أنصاف أموالهم، ولم يغرم قنفذ العدوي شيئاً وكان من عماله ورد عليه ما أخذ منه، وهو عشرون ألف درهم، ولم يأخذ منه عشره، ولا نصف عشره.

قال أبان: قال سليم: (فلقيت علياً العَلَيْلُ فسألته عما صنع عمر!! فقال: هل تدري لم كف عن قنفذ، ولم يغرمه شيئاً ؟! قلت: لا. قال: لأنه هو الذي ضرب فاطمة صلوات الله عليها بالسوط حين جاءت لتحول بيني وبينهم، فماتت صلوات الله عليها، وإن أثر السوط لفي عضدها مثل الدملج) (٢).

وقال سليم: (انتهيت إلى حلقة في مسجد رسول الله الله الله الله الله على الله الله وقال وقال الله الله الله الله وقال وأبي ذر، والمقداد، ومحمد بن أبي بكر، وعمر بن أبي سلمة، وقيس بن سعد بن عبادة، فقال العباس لعلي العبال عمر منعه من أن يغرم قنفذاً كما غرم جميع عماله ؟! فنظر علي العبال العبال

وعن ابن عباس: قال: (دخلت على علي الطّيّلة بذي قار، فأخرج لي صحيفة، وقال لي: يا البن عباس، هذه صحيفة أملاها عليّ رسول الله على ، وخطي بيدي. فقلت: يا أمير المؤمنين، اقرأها عليّ، فقرأها، فإذا فيها كل شيء كان منذ قبض رسول الله على إلى مقتل الحسين الطّيّلة، وكيف يقتل، ومن يقتله، ومن ينصره، ومن يستشهد معه، فبكى بكاء شديداً، وأبكاني.

١- بحار الأنوار: ج٩٨ ص٤٤.

٢- كتاب سليم بتحقيق الأنصاري: ص٢٢٣.

٣- كتاب سليم بتحقيق الأنصاري: ص٢٢٤.

فكان مما قرأه على: كيف يصنع به، وكيف تستشهد فاطمة، وكيف يستشهد الحسن، وكيف تغدر به الأمة ...) (١).

وروي عن علي التَّكِيُّلِ عند دفن الزهراء قوله: (وستنبؤك ابنتك بتظافر أمتك على هضمها، فأحفها السؤال، واستخبرها الحال، فكم من غليل معتلج بصدرها، لم تجد إلى بثه سبيلاً)(٢).

فإنّ كلامه الطّين فيه بيان واضح في الظلم الذي بقي يعتلج في صدر حبيبة محمد على والذي لم تحد سبيلاً لبثه.

ولا يقال: كيف والزهراء (عليها السلام) بثّت ذلك في مسجد رسول الله عليه حيث خطبت خطبة بينت فيها حقها ؟

أقول: إن الذي بينته الزهراء (عليها السلام) في خطبتها التي احتجت بما على القوم، بينت أمر فدك وإرثها من النبي الله وأحقية زوجها في الخلافة، لكن بقيت أمور لم تبينها للملأ وبقيت تعتلج تلك الأمور في صدرها ولم تحد سبيلاً لبثها.

وروى الشيخ الكفعمي عن ابن عباس عن علي التَّكِيْلُ وكان يدعو به في قنوت صلاته، ومما جاء في هذا الدعاء قوله عن بيت النبوة: (وقتلا أطفاله، وأخليا منبره من وصيه، ووارث علمه، وجحدوا إمامته ... إلى أن قال: وبطن فتقوه، وجنين أسقطوه، وضلع دقوه وصك مزقوه ...) (٣).

فضلع فاطمة (عليها السلام) الذي دقوه وجنينها الذي أسقطوه عليهم.

١- الفضائل لشاذان بن جبريل القمي: ص ١٤١، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٧٧، مكاتيب الرسول للميانجي: ج٢ ص٧٧.

٢- الكافي: ج ١ ص ٤٥٩، دلائل الإمامة: ص ١٣٨، أمالي المفيد: ص ٢٨٢.

٣- مصباح الكفعمي: ص٥٥١، المحتضر لحسن بن سليمان الحلي: ص١١١، بحار الأنوار: ج٨٨ ص٢٦٠.

٤- أمالي الصدوق: ص١٩٧، مناقب آل أبي طالب: ج٢ ص٥٥، بحار الأنوار: ج٢٧ ص٩٠٠.

وعن مديح بن هارون بن سعد، قال: سمعت أبا الطفيل عامر بن واثلة، عن أمير المؤمنين، أنه قال لعمر في جملة كلام له: (وهي النار التي أضرمتموها على باب داري لتحرقوني وفاطمة بنت رسول الله على ، وابني الحسن والحسين، وابنتي زينب، وأم كلثوم) (١).

### مظلوميتها على لسانها (عليها السلام):

قالت (عليها السلام): (لا يصلي عليّ أمة نقضت عهد الله وعهد أبي رسول الله وامير المؤمنين بعلي، وظلموني وأخذوا وراثتي وحرقوا صحيفتي التي كتبها أبي بملك فدك والعوالي وكذبوا شهودي وهم والله جبريل وميكائيل وأمير المؤمنين وأم أيمن وطفت عليهم في بيوقم وأمير المؤمنين على يحملني ومعي الحسن والحسين ليلاً ونحاراً إلى منازلهم يذكرهم بالله ورسوله لئلا يظلمونا ويعطونا حقنا الذي جعله الله لنا فيجيبون ليلاً ويقعدون عن نصرتنا نحاراً، ثم ينفذون إلى دارنا قنفذاً ومعه خالد بن الوليد ليخرجا ابن عمي إلى سقيفة بني ساعدة لبيعتهم الخاسرة ولا يخرج إليهم متشاغلاً بوصاة رسول الله وأزواجه وتأليف القرآن وقضاء ثمانين ألف درهم وصاه بقضائها عنه عدات وديناً، فجمعوا الحطب ببابنا وأتوا بالنار ليحرقوا البيت فأخذت بعضادتي الباب وقلت: ناشدتكم الله وبأبي رسول بالله والتوى السوط على يدي حتى صار كالدملج (٢٠)، وركل الباب برجله فردّه علي عضدي فالتوى السوط على يدي حتى صار كالدملج (٢٠)، وركل الباب برجله فردّه علي وأنا حامل فسقطت لوجهي والنار تسعر، وصفق وجهي بيده حتى انتثر قرطي من أذي وجاءي المخاض فأسقطت محسناً قنيلاً بغير جرم فهذه أمة تصلّي عليّ، وقد تبرأ الله ورسوله وبها وتبرأت منها) (٢٠).

١- الهداية الكبرى للخصيبي: ص١٦٣٠.

٢- بعض الروايات تنسب الضرب لعمر وبعضها تنسبه لقنفذ أو للمغيرة بن شعبة، ولا تنافي بين الجميع لإمكان صدور الضرب منهم جميعًا، أو لكون قنفذ مؤتمراً بأمر عمر فنسب الضرب إليه لكونه الآمر، ونسب لقنفذ لكونه المباشر للضرب، وسيأتي فيما يتعلق بذلك في المتن في تفصيل ما جرى على فاطمة (عليها السلام) في الفصل الثالث من الباب الثالث.

٣- الهداية الكبرى للخصيبي: ص ١٧٨.

### مظلوميتها على لسان ولدها الإمام الحسن المجتبى التكييلا:

روي عن الإمام الحسن في احتجاجه على عمرو بن العاص، والوليد بن عقبة، وعمرو بن عثمان، وعتبة بن أبي سفيان عند معاوية. وهو حديث طويل، وقد جاء فيه، قوله التي للمغيرة بن شعبة: (... وأنت الذي ضربت فاطمة بنت رسول الله على ، حتى أدميتها، وألقت ما في بطنها، استذلالاً منك لرسول الله على ، ومخالفة منك لأمره، وانتهاكاً لحرمته، وقد قال لها رسول الله على : يا فاطمة، أنت سيدة نساء أهل الجنة ...) (۱).

### مظلوميتها على لسان الإمام السجاد الطَّيُّكارُ:

قال محمد بن جرير بن رستم الطبري: قال وأخبرنا مخول بن إبراهيم النهدي، قال: حدثنا مطر بن أرقم، قال: حدثنا أبو حمزة الثمالي، عن علي بن الحسين النهي قال: (لما قبض على وبويع أبو بكر، تخلف علي النهي . فقال عمر لأبي بكر: ألا ترسل إلى هذا الرجل المتخلف فيجئ فيبايع ؟ قال: يا قنفذ، اذهب إلى علي، وقل له: يقول لك خليفة رسول الله يتعل بايع. فرفع علي النهية صوته، وقال: سبحان الله، ما أسرع ما كذبتم على رسول الله عقال نفرجع، فأخبره. ثم قال عمر: ألا تبعث إلى هذا الرجل المتخلف فيجئ يبايع ؟ فقال لقنفذ: اذهب إلى علي فقل له: يقول لك أمير المؤمنين تعال بايع. فذهب قنفذ، فقال لقنفذ: اذهب إلى علي فقل له: يقول لك أمير المؤمنين تعال بايع. فذهب قنفذ، المؤمنين: تعال فبايع. فرفع علي النهية صوته، وقال: سبحانه الله! لقد ادعى ما ليس له! فحاء فأخبره. فقام عمر، فقال: انطلقوا بنا إلى هذا الرجل حتى نجيء إليه. فمضى إليه مجاعة، فضربوا الباب، فلما سمع علي النهية أصواتم لم يتكلم، وتكلمت امرأة فقالت: من هؤلاء ؟ فقالوا: قولي لعلي يخرج ويبايع. فرفعت فاطمة (عليها السلام) صوتما فقالت: يا رسول الله، ما لقينا من أبي بكر وعمر بعدك. فلما سمعوا صوتما بكى كثير ممن كان معه. ثم رسول الله، ما لقينا من أبي بكر وعمر بعدك. فلما سمعوا صوتما بكى كثير ممن كان معه. ثم انصرفوا. وثبت عمر في ناس معه، فأخرجوه وانطلقوا به إلى أبي بكر حتى أجلسوه بين يديه فقال أبو بكر: بايع. قال: فإن لم أفعل ؟ قال: إذاً والله الذي لا إله إلا هو تضرب عنقك.

١- الاحتجاج: ج١ ص٤١٤، بحار الأنوار: ج٣١ ص٥٦٤.

قال: فإن تفعلوا فأنا عبد الله وأخو رسوله. قال: بايع. قال: فإن لم أفعل ؟ قال: إذاً والله الذي لا إله إلا هو تضرب عنقك. فالتفت علي الكيلا إلى القبر وقال: "يا ابن أم إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني". ثم بايع، وقام) (١).

#### مظلوميتها على لسان الباقرين (عليهما السلام):

روى العياشي عن أحدهما عليهما السلام حديثا طويلاً جاء في آخره قوله السلام: (فأرسل أبو بكر إليه: أن تعال فبايع. فقال علي: لا أخرج حتى أجمع القرآن. فأرسل إليه مرة أخرى، فقال: لا أخرج حتى أفرغ. فأرسل إليه الثالثة ابن عم له يقال له قنفذ، فقامت فاطمة بنت رسول الله عليها [السلام] تحول بينه وبين علي السلام، فضربها، فانطلق قنفذ وليس معه علي. فخشي أن يجمع علي الناس، فأمر بحطب، فجعل حوالي بيته، أن الطلق عمر بنار، فأراد أن يحرق على علي بيته، وفاطمة، والحسن والحسين، صلوات الله عليهم. فلما رأى على ذلك خرج فبايع كارهاً غير طائع) (۱).

عن عبد الله بن محمد الجعفي، عن أبي جعفر، وأبي عبد الله الطَّيِكُم، قالا: (إنَّ فاطمة (عليها السلام) لما أن كان من أمرهم ما كان، أخذت بتلابيب عمر، فجذبته إليها، ثم قالت: أما والله يا ابن الخطاب، لولا أبي أكره أن يصيب البلاء من لا ذنب له لعلمت أبي سأقسم على الله، ثم أجده سريع الإجابة) (٣).

#### مظلوميتها على لسان الإمام الباقر الطِّيِّكُلِّم:

عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر محمد بن علي، عن أبيه علي بن الحسين الكيلا، عن محمد بن عمار بن ياسر، قال في حديث: (وحملت بالحسن، فلما رزقته حملت بعد أربعين يوماً بالحسين، ثم رزقت زينب، وأم كلثوم، وحملت بمحسن، فلما قبض رسول الله عليه، وجرى

١- المسترشد - لمحمد بن جرير الطبري: ص٣٧٨.

٢- تفسير العياشي: ج٢ ص٣٠٧.

٣- الكافي: ج١ ص ٤٦٠، بحار الأنوار: ج٢٨ ص ٢٥٠.

ما جرى في يوم دخول القوم عليها دارها، وأخرج ابن عمها أمير المؤمنين، وما لحقها من الرجل، أسقطت به ولداً تماماً. وكان ذلك أصل مرضها ووفاتها صلوات الله عليها) (١).

وعن أبي الجارود، عن أبي جعفر، قال: سألته: متى يقوم قائمكم ؟ فأجابه جواباً مطولاً تحدّث فيه عن الحطب الذي جمع على بيت الزهراء (عليها السلام) فقال: (وذلك الحطب عندنا نتوارثه ...) (٢).

#### مظلوميتها على لسان الإمام الصادق الطَّيِّكُلِّم:

عن حماد بن عثمان، عن أبي عبد الله الكليلا: (لما أسري بالنبي الله يأله الله يختبرك في ثلاث وصار يعددها ... إلى أن قال: وأمّا ابنتك فتظلم، وتحرم، ويؤخذ حقها غصباً، الذي تجعله لها، وتضرب وهي حامل، ويدخل عليها وعلى حريمها، ومترلها بغير إذن، ثم الذي تجعله لها، وقوت من ذلك يمسها هوان وذل، ثم لا تجد مانعاً وتطرح ما في بطنها من الضرب، وتموت من ذلك الضرب. إلى أن تقول الرواية: وأول من يحكم فيه محسن بن علي في قاتله، ثم في قنفذ، فيؤتيان هو وصاحبه ...) (٣).

وعن يونس بن يعقوب، عن الصادق الكيلا، أنه قال في حديث طويل: (يا يونس، قال جدّي رسول الله عليه: ملعون من يظلم بعدي فاطمة ابنتي، ويغصبها حقها ويقتلها) (٤).

وعن حمران بن أعين، عن أبي عبد الله العَلَيْكُمْ، قال: (والله، ما بايع علي حتى رأى الدخان قد دخل بيته) (٥).

وعلق الشيخ عباس القمي بقوله: وقد أشار إلى قصة الإحراق الحافظ إبراهيم شاعر النيل في القصيدة العمرية المعروفة (٦):

١- دلائل الإمامة: ص١٠٤، مدينة المعاجز: ج١ ص٣٦٩.

٢- دلائل الإمامة: ص٥٥٥.

٣- الجواهر السنية - للحر العاملي: ص٢٩١، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٦٤.

٤- كنز الفوائد للكراجكي: ص٣٦، بحار الأنوار: ج٢٩ ص٣٤٦.

٥- بحار الأنوار: ج٢٨ ص ٣٩٠، الكنى والألقاب: ج١ ص٣٨٧.

٦- الكنى والألقاب: ج١ ص٣٨٧.

أقول: يعلق عبد الرحمن الدمشقية على شعر الحافظ إبراهيم بقوله: وهكذا يحتج الرافضة بحافظ إبراهيم، وهو ملحد يكذب القرآن، وينكر أن يحلّى فيه أهل الجنة بأساور من ذهب.

وكلمة لعلي قالها عم . . ر أكرم بسامعها أعظم بملقيه ا

حرقت بيتك لا أبقي عليك بها إن لم تبايع وبنت المصطفى فيها

ما كان غير أبي حفص بقائلها يوم لًا لفارس عدنان وحاميها

وعن المفضل أنّ الإمام الصادق السَّلِيِّ، قال للمفضل: (ولا كيوم محنتنا بكربلاء، وإن كان يوم السقيفة، وإحراق النار على باب أمير المؤمنين، والحسن، والحسين، وفاطمة، وزينب، وأم كلثوم، وفضة، وقتل محسن بالرفسة أعظم وأدهى وأمر، لأنّه أصل يوم العذاب) (١).

وعن عبد الله بن بكر الأرجاني، قال: صحبت أبا عبد الله التَكِيُّ في طريق مكة من المدينة .... ثم ذكر حديثاً طويلاً ذكر له فيه أبو عبد الله التَكِيُّ : (قاتل أمير المؤمنين التَكِيُّ ، وقاتل فاطمة (عليها السلام)، وقاتل المحسن، وقاتل الحسن والحسين ...) (٢).

وعن أبي بصير، عن أبي عبد الله الطّيَّلا، قال: (إذا كان يوم القيامة يدعى محمد الله الطّيَّلا، قال: ثم ينادى من بطنان العرش، من قبل رب العزة، والأفق فيكسى حلّة وردية ... إلى أن قال: ثم ينادى من بطنان العرش، من قبل رب العزة، والأفق الأعلى: نعم الأب أبوك يا محمد، وهو إبراهيم، ونعم الأخ أخوك وهو على بن أبي طالب

ما قاله هذا الشاعر أو غيره، فهو ناجم عن انتشار الروايات الضعيفة والمكذوبة، التي يتصفحها ويمحصها أهل الخبرة بعلم الرواية والحديث الذين هم الحجة، لا الشعراء الذين قال الله عنهم: (والشعراء يتبعهم المغاوون ألم تر أنهم في كل واد يهيمون وأنهم يقولون ما لا يفعلون).

لو قُلت لنا: قال الترمذي، قال أبو داود، قال أحمد في المسند لما قبلنا منك إلا بعد تمحيص السند. أفتحتج علينا بما قاله حافظ إبراهيم؟ موقع فيصل النور: www.fnoor.com

أقول: إنّ شهرة واقعة حرق الدار هي التي جعلتها على لسان الباحثين وحتى الشعراء، فالشاعر إنما ذكرها لشهرتها والتسالم عليها.

قال الشيخ الأميني بعد نقله هذه الأبيات من القصيدة العمرية: ماذا أقول بعد ما تحتفل الأمة المصرية في حفلة جامعة في أوائل سنة ١٩١٨ بإنشاد هذه القصيدة العمرية التي تتضمن ما ذكر من الأبيات ؟ وتنشر ها الجرائد في أرجاء العالم، ويأتي رجال مصر نظراء أحمد أمين، وأحمد الزين، وإبراهيم الأبياري، وعلي أمين، وخليل مطران، وغير هم ويعتنون بنشر ديوان هذا شعره، وبتقدير شاعر هذا شعوره، ويخدشون العواطف في هذه الأمة، في هذا اليوم العصيب، ويعكرون بهذه النعرات الطائفية صفو السلام والوئام في جامعة الإسلام، ويشتتون بها شمل المسلمين، ويحسبون أنهم يحسنون صنعاً...إلى أن قال: وتراهم بالغوا في الثناء على الشاعر وقصيدته هذه كأنه جاء للأمة بعلم جم أو رأي صالح جديد، أو أتى لعمر بفضيلة رابية تسر بها الأمة ونبيها المقدّس، فبشرى النبي الأعظم، بأنّ بضعته الصديقة لم تكن لها أي حرمة وكرامة عند من يلهج بهذا القول، ولم يكن سكناها في دار طهّر الله أهلها يعصمهم منه، ومن حرق الدار عليهم. وبخ جربيعة تمت بهذا الإرهاب وقضت بتلك الوصمات. الغدير: ج٧ ص٨٠.

١- فاطمة الزهراء بهجة قلب المصطفى: ج٢ ص٥٣٢، نوانب الدهور: ص٤١١، الهداية الكبرى: ص٤١٧.

٢- الاختصاص للمفيد: ص٤٤٣.

الطَّيِّكُمْ ونعم السبطان سبطاك وهما الحسن والحسين، ونعم الجنين جنينك، وهو محسن، ونعم الأئمة الراشدون) (۱).

وعن أبي بصير، عن أبي عبد الله الكليّ، قال: (ولدت فاطمة (عليها السلام) في جمادى الآخرة في العشرين منه، سنة خمس وأربعين من مولد النبي على .. إلى أن قال: وكان سبب وفاتها أنّ قنفذاً مولى الرجل لكزها بنعل السيف بأمره، فأسقطت محسناً. ومرضت من ذلك مرضاً شديداً، ولم تدع أحداً ممن آذاها يدخل عليها. وكان رجلان من أصحاب النبي سألا أمير المؤمنين أن يشفع لهما. فسألها، فأجابت. ولما دخلا عليها قالا لها: كيف أنت يا بنت رسول الله؟ فقالت: بخير والحمد لله .. ثم قالت لهما: أما سمعتما النبي على يقول: فاطمة بضعة مني، فمن آذاها فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله ؟ قالا: بلى. قالت: والله لقد آذيتماني. فخرجا من عندها وهي ساخطة عليهما) (٢).

## مظلوميتها على لسان الإمام الكاظم الكليلان:

عن عيسى بن المستفاد الضرير، عن موسى بن جعفر الكاظم، عن أبيه، قال: (لما حضرت رسول الله على الوفاة دعا الأنصار، وقال: يا معشر الأنصار، قد حان الفراق. إلى أن قال: ألا إنّ فاطمة بابحا بابي، وبيتها بيتي، فمن هتكه، فقد هتك حجاب الله. قال عيسى: فبكى أبو الحسن التيني طويلاً، وقطع بقية كلامه، وقال: هتك والله حجاب الله، هتك والله حجاب الله، يا أمه صلوات الله عليها) (٣).

وعنه أيضاً، عن الإمام الكاظم التي قال: (قلت لأبي: فما كان بعد خروج الملائكة عن رسول الله عليه؟! قال: فقال: ثم دعا علياً وفاطمة، والحسن، والحسين التي م وقال لمن في بيته: أخرجوا عني ... إلى أن تقول الرواية إنه عليه قد قال لعلي: واعلم يا علي، إني راض عمن رضيت عنه ابنتي فاطمة، وكذلك ربي وملائكته. يا علي ويل لمن ظلمها، وويل لمن ابتزها حقها، وويل لمن هتك حرمتها، وويل لمن أحرق بابحا، وويل لمن آذى خليلها، وويل

١- تفسير القمى: ج١ ص١٢٨.

٢- دلائل الإِمامة: ص١٣٤، بحار الأنوار: ج٤٣ ص١٧٠.

٣- بحار الأنوار: ج٢٢ ص٤٧٧.

لمن شاقها وبارزها. اللهم إني منهم برئ، وهم مني براء. ثم سماهم رسول الله على، وضم فاطمة إليه، وعلياً، والحسن، والحسين على وقال: اللهم إني لهم ولمن شايعهم سلم، وزعيم بأنهم يدخلون الجنة، وعدو وحرب لمن عاداهم وظلمهم، وتقدمهم، أو تأخر عنهم وعن شيعتهم، زعيم بأنهم يدخلون النار. ثم والله يا فاطمة لا أرضى حتى ترضي. ثم لا والله لا أرضى حتى ترضي. ثم لا والله لا أرضى حتى ترضي) (۱).

وروى السيد ابن طاووس بإسناده عن الإمام الكاظم الطّيّلاً، عن أبيه الطّيّلاً، قال: (قال رسول الله علي: يا علي، ما أنت صانع لو قد تآمر القوم عليك بعدي، وتقدموا عليك، وبعث إليك طاغيتهم يدعوك إلى البيعة، ثم لببت بثوبك، كما يقاد الشارد من الإبل، مذموماً مخذولاً، محزوناً مهموماً. وبعد ذلك يترل بعذه الذل) (٢).

### مظلوميتها على لسان الإمام الرضا الكَيْكُلا:

عن محمد بن إسماعيل بن بزيع، عن الرضا، وبكير بن صالح، عن سليمان بن جعفر، عن الرضا، قالا: (دخلنا عليه وهو ساجد في سجدة الشكر، فأطال في سجوده، ثم رفع رأسه، فقلنا له: أطلت السجود ؟ فقال: من دعا في سجدة الشكر بهذا الدعاء، كان كالرامي مع رسول الله عليه يوم بدر. قال: قلنا: فنكتبه ؟ قال: اكتبا إذا أنتما سجدتما سجدتم الشكر، فتقولا: ... ثم ذكر الدعاء وفيه الفقرة التالية:.. واستهزءا برسولك، وقتلا ابن نبيك) (۳).

# مظلوميتها على لسان الإمام العسكري الكيالة:

روي أنّ ابن أبي العلاء الهمداني، ويحبي بن محمد بن حويج تنازعا في أمر ابن الخطاب، فتحاكما إلى أحمد بن إسحاق القمي، صاحب الإمام الحسن العسكري، فروى لهم عن الإمام العسكري، عن أبيه العَلَيْنُ: (إنّ حذيفة روى عن النبي عن النبي عن أبيه العَلَيْنُ: (إنّ حذيفة روى عن النبي عن النبي الله فيه

١- بحار الأنوار: ج٢٢ ص٤٨٥.

٢- الطرف لابن طاووس: ص٤١، بحار الأنوار: ج٢٢ ص٤٩.

٣- مصباح الكفعمي: ص ٥٥٤، مستدرك الوسائل: ج٥ ص ١٤٠، بحار الأنوار: ج٣٠ ص٣٩٣.

حذيفة بن اليمان عن أمور ستجري بعده، ثم قال حذيفة وهو يذكر أنّه رأى تصديق ما سمعه: ... وحرف القرآن، وأحرق بيت الوحي ... إلى أن قال: ولطم وجه الزكية ...) (١).

## مظلوميتها على لسان الإمام المهدي التكييلان:

في توقيع مولانا صاحب الزمان الكليلا: (.... ولولا ما عندنا من محبة صلاحكم ورحمتكم والإشفاق عليكم لكنا عن مخاطبتكم في شغل مما قد امتحنا من منازعة الظالم العتل الضال المتابع في غيه المضاد لربه، المدعي ما ليس له، الجاحد حق من افترض الله طاعته، الظالم الغاصب، وفي ابنة رسول الله لي أسوة حسنة وسيردي الجاهل رداءة عمله، وسيعلم الكافر لمن عقبي الدار) (۲).

وحكى السيد باقر الهندي أنه رأى في المنام الإمام المهدي الطَّيْ ليلة عيد الغدير حزيناً كئيباً فقال فقال: يا سيدي، ما لي أراك في هذا اليوم حزيناً والناس على فرح وسرور بعيد الغدير ؟ فقال الطَّيْنَ (ذكرت أمى وحزنها)، ثم قال:

# لا تراني اتخذت لا وعلاها بعد بيت الأحزان بيت سرور

ولما انتبه السيد نظم قصيدة في أحوال الغدير وما جرى على الزهراء (عليها السلام) بعد أبيها وضمنها هذا البيت، والقصيدة مشهورة مطلعها (٢):

كل غدر وقول إفك وزور هو فرع من جحد نص الغدير

\* \* \*

١- العقد النضيد والدر الفريد: ص٦٣، بحار الأنوار: ج٩٥ ص٣٥٤.

٢- غيبة الشيخ الطوسي: ص٢٨٦.
 الهجوم على بيت فاطمة (عليها السلام): ص٤٢٥.

## الفصل الثاني:

### مظلومية الزهراء (عليها السلام) في كلمات العلماء

وننقل بعض كلمات العلماء المتقدمين تاركين الإسهاب والإطناب في هذا المقام، وإنّما نشير إلى بعض كلماتهم في بيان مظلومية الزهراء (عليها السلام).

## مناقشة السيد المرتضى على القاضي عبد الجبار المعتزلي:

قال القاضي عبد الجبار الأسد آبادي، المتوفي سنة (١٥٥ هـ)، وهو من أعاظم المعتزلة، ردّاً على الشيعة: ومن جملة ما ذكروه من الطعن ادعاؤهم: (أنّ فاطمة (عليها السلام) لغضبها على أبي بكر وعمر أوصت أن لا يصليا عليها، وأن تدفن سرّاً منهما، فدفنت ليلاً، وادعوا برواية رووها عن جعفر بن محمد وغيره: أنّ عمر ضرب فاطمة بسوط، وضرب الزبير بالسيف. وذكروا: أنّ عمر قصد مترلها، وعلي، والزبير، والمقداد، وجماعة ممن تخلف عن أبي بكر يجتمعون هناك، فقال لها: ما أجد بعد أبيك أحب إلي منك. وأيم الله، لئن اجتمع هؤلاء النفر عندك ليحرقن عليهم، فمنعت القوم من الاجتماع، و لم يرجعوا إليها حتى بايعوا لأبي بكر إلى غير ذلك من الروايات البعيدة) (١).

وقال أيضاً: (... فأمّا ما ذكروه من حديث عمر في باب الإحراق، فلو صح لم يكن طعناً على عمر، لأنّ له أن يهدّد من امتنع عن المبايعة) (١).

فرد السيد المرتضى علم الهدى على الكلام، فقال: (قد بينًا: أن خبر الإحراق قد رواه غير الشيعة ممن لا يتهم على القوم ... إلى أن قال: والذي اعتذر به من حديث الإحراق إذا صح طريف، وأي عذر لمن أراد أن يحرق على أمير المؤمنين التيني ، وفاطمة (عليها السلام) مترلهما؟)(١).

١- الهجوم على بيت فاطمة: ص٢٢٠.

٢- الشافي في الإمامة: ج٤ ص١١١.

٣- الشافي في الإمامة: ج٤ ص١١٩.

وقال رحمه الله في معرض الردّ على إنكاره ضرب فاطمة (عليها السلام) والهجوم على دارها: (أمّا قولك: لا نصدّق ذلك ولا نجوزه. قال: فإنك لم تسند إنكارك إلى حجة أو شبهة فنتكلم عليها. والدفع لما يروى بغير حجة لا يلتفت إليه) (۱).

وحين ادعى القاضي عبد الجبار: إن أخبار ضرب فاطمة (عليها السلام) كروايات الحلول، أجابه السيد المرتضى رحمه الله قائلاً: ألست تعلم أن هذا المذهب يذهب إليه أصحاب الحلول، والعقل دال على بطلان قولهم ؟! فهل العقل دال على استحالة ما روي من ضرب فاطمة (عليها السلام) ؟! فإن قال: هما سيان. قيل له: فبيّن استحالة ذلك في العقل، كما بينت استحالة الحلول، وقد ثبت مرادك. ومعلوم عجزك عن ذلك ").

وقال رحمه الله: (.... وبعد، فلا فرق بين أن يهدد بالإحراق للعلة التي ذكرها، وبين ضرب فاطمة لمثل هذه العلة، فإنّ إحراق المنازل أعظم من ضربه بالسوط، وما يحسن الكبير ممن أراد الخلاف على المسلمين أولى بأن يحسن الصغير، فلا وجه لامتعاض صاحب الكتاب من ضربة سوط، وتكذيب ناقلها وعنده مثل هذا الاعتذار) (").

# كلام الشيخ الطوسي مع النظام وغيره:

قال الشيخ محمد بن الحسن الطوسي رحمه الله: (ومما أنكر عليه ضربهم لفاطمة (عليها السلام)، وقد روي: أنهم ضربوها بالسياط، والمشهور الذي لا خلاف فيه بين الشيعة: أنّ عمر ضرب على بطنها حتى أسقطت، فسمي السقط محسناً، والرواية بذلك مشهورة عندهم. وما أرادوا من إحراق البيت عليها حين النجأ إليها قوم، وامتنعوا من بيعته. وليس لأحد أن ينكر الرواية بذلك، لأنا قد بيّنا الرواية الواردة من جهة العامة من طريق البلاذري وغيره، ورواية الشيعة مستفيضة به، لا يختلفون في ذلك. وليس لأحد أن يقول: إنّه لو صح ذلك لم يكن طعناً، لأنّ للإمام أن يهدّد من امتنع من بيعته إرادة للخلاف على المسلمين. وذلك: أنه لا يجوز أن يقوم عذر في إحراق الدار على فاطمة وأمير المؤمنين والحسن والحسين الإجماع قد مثل ذلك عذر يسمع ؟ وإنما يكون مخالفاً للمسلمين وخارقاً لإجماعهم إذا كان الإجماع قد

١- الشافي في الإمامة: ج٤/ ص١١٣.

٢- الشافي في الإمامة: ج٤ ص١١٧.

٣- الشافي في الإمامة: ج٤ ص١٢٠.

94

تقرّر وثبت، وإنما يصح ذلك ويثبت متى كان أمير المؤمنين ومن قعد عن بيعته ممن انحاز إلى بيت فاطمة (عليها السلام) داخلاً فيه غير خارج عنه، وأي إجماع يصح مع خلاف أمير المؤمنين العَلَيْلا وحده، فضلاً عن أن يبايعه على ذلك غيره ؟ ومن قال هذا من الجبائي وغيره بانت عداوته، وعصبيته، لأن قصة الإحراق حرت قبل مبايعة أمير المؤمنين العَلَيْلا والجماعة الذين كانوا معه في مترله، وهم إنما يدعون الإجماع فيما بعد لما بايع الممتنعون ... فبان: أن الذي أنكرناه منكر) (١).

وقال الشيخ الطوسي أيضاً: وقد روى البلاذري، عن المدائني، عن مسلمة بن محارب، عن سليمان التميمي عن أبي عون: أن أبا بكر أرسل إلى علي الطّيّلا يريده على البيعة، فلم يبايع ومعه قبس فتلقه فاطمة (عليها السلام)على الباب، فقالت: يا ابن الخطاب، أتراك محرقاً علي بابي ؟ قال: نعم وذلك أقوى فيما جاء به أبوك. وجاء علي الطّيّلا فبايع.

قال الشيخ رحمه الله: وهذا الخبر قد روته الشيعة من طرق كثيرة، وإنّما الطريف أن يرويه شيوخ محدثي العامة، لكنهم كانوا يروون ما سمعوا بالسلامة. وربما تنبهوا على ما في بعض ما يروونه عليهم، فكفوا منه، وأي اختيار لمن يحرق عليه بابه حتى يبايع ؟ (١).

## كلام السيد ابن طاووس (رحمه الله):

قال في كتابه الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف: ومن طرائف الأحاديث المذكورة ما ذكره الطبري والواقدي وصاحب الغرر المقدّم ذكرهم من القصد إلى بيت فاطمة وعلي والحسن والحسن والحسن بالإحراق، أين هذه الأفعال المنكرة من تلك الوصايا المتكررة من نبيهم محمد عليه وأين ما تقدّم ذكره من رواياتهم في صحاحهم ولا اعتقد أن أمة بلغت بعد نبيها في الاستخفاف بدينه وأهل بيته إلى ما بلغ هؤلاء القوم، وأنا ما اعتقد نبياً بالغ في الوصية بأهل بيته ومدحهم أعظم مما بالغ فيه محمد الله عمد الله المنهم.

ومن أطرف الطرائف قصدهم لإحراق علي والعباس بالنار في قوله: فأقبل بقبس من نار على أن يضرم عليهما وقد كان في البيت فاطمة.

١- تلخيص الشافي: ج٣ص١٥٦.

٢- بحار الأنوار: ج٢٨ص٣٨٩.

وفي رواية أخرى إنه كان معهم في البيت الزبير والحسن والحسين (عليهما السلام) وجماعة من بني هاشم لأجل تأخرهم عن بيعة أبي بكر وطعنهم فيها، أما ينظر أهل العقول الصحيحة من المسلمين أن محمداً على كان أفضل الخلائق عندهم ونبوته أهم النبوات ومبايعته أوجب المبايعات، ومع هذا فإنه بعث إلى قوم يعبدون الأصنام والأحجار وغيرهم من أصناف الملحدين والكفار، وما سمعناه أنه استحل ولا استجاز ولا رضي أن يأمر بإحراق من تأخر عن نبوته وبيعته، فكيف بلغت العداوة لأهل بيته والحسد لهم والاهمال لوصيته بحم إلى أن يواجهوا ويتهددوا أن يحرقوا بالنار، وقد شهدت العقول أن بيعة كانت على هذه الصفات وأن إكراه الناس عليها بخلاف الشرائع والنبوات والعادات لبيعة محكوم بفساد أهلها ووجوب حلها، فهل ترى يوم السقيفة وما جرى فيه كان من شيم الأبرار أو من مغالبة الجاهلية الأشرار.

ومن عجيب ما رووه من المناقضة لذلك ما رواه أحمد بن حنبل في الجزء الرابع من مسند عبد الله بن مسعود قال: كنا مع رسول الله على فمررنا بقرية نمل فأحرقت فقال النبي: (لا ينبغى لبشر أن يعذب بعذاب الله تعالى).

قال عبد المحمود: وكيف كان أهل بيت النبوة أهون من النمل ؟ وكيف ذكروا ألهم يعذبونهم بعذاب الله تعالى من الحريق بالنار ؟ والله إن هذه الأمور من أعظم عجائب الدهور. قال عبد المحمود: فهل يشك عاقل مع هذا أن بيعة أبي بكر كانت فلتة كما قال عمر ومغالبة ومنافسة في طلب الدنيا، ولم يكن بمشاورة من المسلمين ولا مراعاة لأوامر الشرع والدين وما أقرب هذه الأحوال بما تضمنه كتابهم ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللّهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللّهُ الشَّاكِرينَ ﴿()، ()).

وقال في كشف المحجة: أقول: وما كفاه ذلك حتى بعث عمر إلى باب أبيك علي وأمك فاطمة وعندهما العباس وجماعة من بني هاشم وهم مشغولون بموت جدّك محمد المنام، فأمر أن يحرقوا بالنار إن لم يخرجوا للبيعة على ما ذكره صاحب كتاب العقد في الجزء الرابع

١- آل عمران: ١٤٤.

٢- الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف: ص٥٤٦.

. 98

منه وجماعة ممن لا يتهم في روايتهم وهو شيء لم يبلغ إليه أحد فيما أعلم قبله ولا بعده من الأنبياء والأوصياء ولا الملوك المعروفين بالقسوة والجفاء ولا ملوك الكفار أنهم بعثوا من يحرقوا الذين تأخروا عن بيعتهم بحريق النار مضافاً إلى تقديد القتل والضرب. أقول: ولا بلغنا أنّ أحداً من الملوك كان لهم نبي أو ملك كان لهم سلطان قد أغناهم بعد الفقر وخلصهم من الذل والضر ودلهم على سعادة الدنيا والآخرة وفتح عليهم بنبوته بلاد الجبابرة ثم مات وخلف فيهم بنتاً واحدة من ظهره وقال لهم إنها سيدة نساء العالمين وطفلين معها منها لهما دون سبع سنين أو قريب من ذلك فتكون مجازات ذلك النبي أو الملك من رعيته أنهم ينفذون ناراً ليحرقوا ولديه ونفس ابنته وهما في مقام روحه ومهجته. وأقول: ثم ما كفاه ذلك حتى أظهر على المنبر أنه يستقيل عن الخلافة ثم فضح نفسه وقلدها بعد وفاته ونص بما على عمر بن الخطاب، وما هذه صفة مستقيل منها عند ذوي الألباب (۱).

## كلام المقداد السيوري (رحمه الله):

قال رحمه الله: (إنّ علياً الكَلِيّلاً وجماعة لما امتنعوا عن البيعة، والتجأوا إلى بيت فاطمة (عليها السلام) منكرين بيعته بعث إليها عمر حتى ضربها على بطنها، وأسقطت سقطاً اسمه محسن، وأضرم النار ليحرق عليهم البيت، وفيه فاطمة (عليها السلام)، وجماعة من بني هاشم، فأخرجوا علياً الكليّلا قهراً بحمائل سيفه يقاد. لا يقال: هذا الخبر يختص الشيعة بروايته، فيجوز أن يكون موضوعاً للتشنيع. لأنّا نقول: ورد أيضاً من طريق الخصم، رواه البلاذري، وابن عبد البر، وغيرهما. ويؤيده قوله عند موته: ليتني تركت بيت فاطمة لم أكشفه) (١).

# كلام الحر العاملي (رحمه الله):

قال وهو يتحدث عن أبي بكر، وعما ينفي أهليته للخلافة : (ومنها: أنّه طلب هو وعمر إحراق بيت أمير المؤمنين لما امتنع هو وجماعة عن البيعة. ذكره الواقدي في روايته،

١- كشف المحجة لثمرة المهجة: ص٦٧.

٢- الرسائل الاعتقادية - للخواجوئي: ص٧٧.

والطبري في تاريخه، ونحوه ذكر ابن عبد ربه، وهو من أعيانهم. وكذا مصنف كتاب أنفاس الجواهر) (١).

# كلام الشيخ المجلسي (رحمه الله):

قال وهو في مقام الإيراد على خلافة عمر بن الخطاب : (.. الطعن السابع عشر: إنّه هم بإحراق بيت فاطمة (عليها السلام) وكان فيه أمير المؤمنين، وفاطمة، والحسنان. وهددهم، وآذاهم مع أنّ رفعة شأنهم عند الله تعالى وعند رسوله على ثما لا ينكره أحد من البشر إلاّ من أنكر ضوء الشمس ونور القمر) (٢).

وقال المجلسي أيضاً: (... إذ تبين بالمتفق عليه من أخبارهم وأخبارنا: أنّ عمر هم بإحراق بيت فاطمة (عليها السلام) بأمر أبي بكر، أو برضاه، وقد كان فيه أمير المؤمنين، وفاطمة، والحسنان صلوات الله عليهم وهددهم وآذاهم، مع أنّ رفعة شأنهم عند الله، وعند رسول الله مما لا ينكره إلاّ من خرج عن الإسلام) (٣).

# كلام الشيخ يوسف البحراني (رحمه الله):

قال في الحدائق: (إنّ من العجب الذي يضحك الثكلى، والبيّن البطلان الذي أظهر من كل شيء وأجلى أن يحكم بنجاسة من أنكر ضرورياً من سائر ضروريات الدين وإن لم يعلم أنّ ذلك منه عن اعتقاد ويقين ولا يحكم بنجاسة من يسب أمير المؤمنين العَيْنِين وأخرجه قهراً مقاداً يساق بين جملة العالمين وأدار الحطب على بيته ليحرقه عليه وعلى من فيه وضرب الزهراء حتى أسقطها جنينها ولطمها حتى خرت لوجهها وجبينها وخرجت لوعتها وحنينها مضافاً إلى غصب الخلافة الذي هو أصل هذه المصائب وبيت هذه الفجائع والنوائب) (٤).

# كلام الشيخ جعفر كاشف الغطاء (رحمه الله):

١- إثبات الهداة: ج٢ ص٣٦٨.

٢- بحار الأنوار: ج٣٦ ص٥٩.

٣- بحار الأنوار: ج٨٦ ص٤٠٨.

٤- الحدائق الناضرة: ج٥ ص١٨٠.

قال رحمه الله وهو يستدل على عدم صحة خلافة أبي بكر: (... ومنه إحراق بيت فاطمة الزهراء لما جلس فيه على العَلَيْلُ، ومعه الحسنان، وامتنع العَلَيْلُ عن المبايعة، نقله جماعة من أهل السنة، منهم: الطبري، والواقدي، وابن حزامة عن زيد بن أسلم، وابن عبد ربه، وهو من أعيانهم، وروي في كتاب المحاسن وغير ذلك) (١).

وقال وهو يورد إشكالاته على الخليفة الثاني : (... ومنه قصد بيت النبوة وذرية الرسول بالإحراق) (<sup>1)</sup>.

ونكتفي بنقل ما تقدّم من تصريحاتهم وتوثيقهم لظلامة الزهراء (عليها السلام)، ومن أراد تتبع كلماتهم يجد الكثير.

\* \* \*

١- كشف الغطاء: ج١ ص١٨.

٢- كشف الغطاء: ج١ ص١٨.

#### الفصل الثالث:

### ظلامة الزهراء في الشعر العربي

يعد الشعر سنداً تاريخياً فالكثير من الأدباء يوثقون الوقائع بالشعر، وهذا المعنى يجده الباحث في طيات التاريخ.

ومن هنا لننظر ماذا أرخ الشعراء في ظلامة فاطمة (عليها السلام) فقد أرخوا ما جرى على سيدة النساء (عليها السلام) من ظلم وأضطهاد وضرب واسقاط جنين وغير ذلك، وإلى القارئ الكريم بعضاً مما أفاضوه في بيان تلك الظلامة:

١ شعر السيد الحميري المتوفي (١٧٣ هـ)، قال (١):

ضربت واهتضمت من حقها وأذيقت بعده طعم السلع قط ع الله يدي ضاربها ويد الراضي بذاك المتبع لا عفا الله له عنه هول يوم المطلع

أ شعر البرقي المتوفي (٥٤٥ هـ)، قال (١):

وكلا النار من بيت ومن حطب والمضرمان لمن فيه يسبان وكلا النار من بيت ومن حطب من النساء وصديق وسبطان.

٣ القاضى النعمان المتوفي (٣٦٣ هـ)، قال في ضمن أرجوزته الجامعة في العقائد:

الا بل أنت خير من نراه ح الا بدر وغيرها وأهل حقد الأسر هم فبايع الناس له من يومهم وا ما كان من نبيهم فاعتصموا

فبايع اه جهرة وق . . الا وقاء الم منهم أهل قتال للى بدر فبالله المعوا وهم رؤوس قومهم إلا قلياللا منهم قد علم وا

١- الصراط المستقيم: ج٣ ص١٣.

٢- الصراط المستقيم: ج٣ ص١٣.

وقصدوا إمامهم عليا ا قالوا: بلى نفعل، قال: انطلقوا رؤوسك ـم كلكم لتعرف ـوا إلى كيم ا أنصب القة الا یحکم فینا بی ننا بحکم ۵ ولم يكن يأتيه إلا سبعة وكنت قد سمي تهم فق الا لأنكم في قلة قليلة فجلسہ وا إليه حتى ينظروا فج اءهم عمر في جماعة حتى أتوا باب البتول فاطمة فوقفت عن دونه ه تعذلهم فاقتحموا حجابها فع ولت فسمع القول بذاك فابتدر فبدر السي ف إليهم فكسر فخرج الوصي في باقيہ ہم

فقال: لستم فاعلين شي . ا من فوركم هذا إذن فحلقوا من بينهم بذلكم وانصرفوا حتى يكون ربنا تعالى ففش لموا لما رأوا من عزم له واستحسن الباقون أخذ البيعة لست أرى علي كم قد الا ليس لكم بجمعهم من حيلة ماذا يرى في أمره ـم ويأمر إذ لم يروا لمن أقام طاعة وهي لهم قالية مصارمة فكسر الباب لهم أولهم فضرب وها بينهم فأسقطت إليهم الزبير قالوا فعثر وأطبق واعلى الزبير فأسر إذ لم يروا دفاعهم ينجيهم

## إلى أن قال (١):

يا حسرة من ذاك في فؤادي وقت لمهم فاطم ة الزهراء لأن في المشهور عند الناس وأمرت أن يدفنه وها ليالا يحضرها منهم سوى ابن عمها صلى عليها ربحا من ماضية

كالنار يذكي حرها اعتقادي أضرم حر النار في أحشائي بأذ ها ماتت من النفاس وأن يعمى قبرها لكي لا ورهط ه ثم مضت بغمها وهي عن الأمة غير راضية

١- مأساة الزهراء: ج٢ ص١٦.

على بن المقرّب المتوفي (٦٢٩ هـ)، وهو من الأدباء المعرفين، فقال (١):

ومن له ينهل فيه ض أدمعي عن إرثها الحق بأمر بمحمع لقد طلبت باط لا فارتدعي مصرحاً في مجمع فمجمع أبنه اءنا لإرثنا من موضع فارضى بما قال أبوك واسمعى خير الأذ مام الشافع المشفع نسمع معناه المجميعا ونعي أبه وهما أبصر به وأسمع نص الكة اب عندهم بمقنع برد دع واها ورض الأضلع يومهٔ لذ بك أس سم منقع

يا ليت شعري فمن أنوح منهم أ للوصى ي حيى بن في محرابه ، عمم بالسيه ف ولما يركع أم للبة ول فاط ـم إذ منعت وقول من قال لها يا هذه أبوك قد قال بأعلى صوته نحن جميہ ع الأنبيہ باء لا نری وما تركنه اه يكون مغنمه با قالت فهاتوا نحلتي من والدي ق الوا فهل عندك من بيذ ة فقالت ابد اي وبعلي حيدر فأبطلوا إشهادهم ولم يكن ولم تزل مهضوم نه مظلوم نه أم للذي أودت به جعدت هم

الخليعي، وهو الشيخ على بن عبد العزيز الخليعي الحلي، المتوفي (٧٥٠ هـ)، قال في جملة قصيدة له <sup>(۲)</sup>:

> يا رب من نوزعت ميراث والدها ومن ترى جرعت في ولده اغصص ومن ترى كذبت قبلي وقد علموا وهل لبنت نبى أضرمت شعل

مثلي ومن طولبت بالحقد والإحن كابن مرجانة الملعون جرعني أن الإله من الأرجاس طهريي كما أطيف به بيتي ليحرقني

١- أعيان الشيعة: ج٨ ص٣٤٨.

٢- مأساة الزهراء: ج٢ ص٢٠.

.... إصدارات أنصار الإمام المهدى العَلِيلا

علاء الدين الحلى المتوفي (٧٨٦ هـ)، قال (١):

لهم أمانيهم، والجهل، والأمل فيا له حادث مستصعب جلل من غير ما سبب بالنار يشتعل

وأجمعوا الأمر فيما بينهم وغوت أن يحرقوا مترل الزهراء فاطمة بیت به خمسهٔ جبریل سادسهم

مفلح الصيمري المتوفي (٩٠٠ هـ)، قال في جملة قصيدة له (١):

وعمار دقوا ضلعه وتهجموا ينادي ألا في بيتها النار أضرم وا وتوج ع ضرباً بالسياط وتلطم

وقه ادوا عليه أفي حمائه لي سيفه على بيت بنت المصطفى وإمامهم وتغصب ميراث الذيي محمد

الحر العاملي المتوفي: (١١٠٤ هـ)، جاء في منظومة يقول فيها:

وزينب من أم كلثوم أسين من فتحة الباب كما قد اشتهر وانقاد طوعاً راضياً عن القضا ويستهان منه كل خطب وحشة لاحت على المعالم

أولادها خمس حسين والحسن ومحسن أسقط في يوم عمر ون الها بعد النبي إذ مضى لذاك ما يه وجع كل قلب ح زن وذل واضطهاد ظالم

إلى أن قال عن سبب موتما (عليها السلام) (١٠):

وقيل: من ضربة ذاك الرجل

سببه قيل: حضور الأجل إذ سقطت لوقتها جنينها ولم تزل تبدي له أنينها

١- مأساة الزهراء: ج٢ ص٢١.

۲- مأساة الزهراء: ج۲ ص۲۲.

٣- مأساة الزهراء: ج٢ ص٢٣.

٩ السيد حيدر الحلي، وهو الشاعر والأديب المعروف المتوفي (١٣٠٤ هـ)، قال: في جملة قصيدة له (١):

فلا وصفحك إن القوم ما صفحوا ولا وحلمك إن القوم ما حلموا فحمل أمك قدما أسقطوا حنقا وطفل جدك في سهم الردى فطموا

١٠ السيد باقر الهندي المتوفي (١٣٢٩ هـ)، قال:

لست تدري لم أحرقوا الباب لست تدري ما صدر فاطم ما ما سق وط الجنين ما حمرة دخل وا الدار وهي حسرى واستداروا بغيا على أسد الله والبت ول الزهراء في إثرهم بأنين أورى القلوب ضراما ودعتهم: خلوا ابن عمي عليا ما رع وها بل روع وها

بالنار أرادوا إطفاء ذاك النور المسمار ما حال ضلعها المكسور العين من وما بال قرطها المنثور بمرأى من علي ذاك الأبي الغيور فأضحى يقاد قود البعير تعثر في ذيل بردها المجرور وحنيان أذاب صم الصخور أو لأشكو إلى السميع البصير ومروا بعلى ملببا كالأساير

## إلى أن يقول (٢):

وعلي يرى ويسمع والسيف قيدة به وصية من أخيه ه أفصبرا يا صاحب الأمر كم مصاب يطول فيه بياني كيف من بعد حمرة العين منها فابك وازفر لها فإن عداها

رهيف والباع غير قصير مملته ما ليس بالمقدور مملته ما ليس بالمقدور والخطب حليل يذيب قلب الصبور قد عرى الطهر في الزمان القصير يا ابن طه تمنى بطرف قرير منع وها من البكا والزفير

١- مأساة الزهراء: ج٢ ص٢٥.

٢- مأساة الزهراء: ج٢ ص٢٠.

1.4

بسلو نزر ودم ع غزیہ بر بعد بیہ ت الأحزان بیت ال سرور

وک أني به يقه ول ويبه كمي وکه أني به يقه ول ويبكي

١١ السيد القزويني المتوفي (١٣٣٥ هـ)، قال (١):

هل دخلوا و لم يك استئذان ليس على الزهراء من خمار رعاي ة للستر والحج اب كادت بروحي أن تموت حسرة فقد وربي قته لموا جنيه ني جنينها ذاك المسمى محسه نا قال سليم قلت يا سلمان فق ال إي وعزة الجبار لكنها لاذت وراء الباب فمذ رأوها عصروها عصرة تصيح يا فضة اسنديني فأسقطت بنت الهدى واحزنا

١٢ حافظ إبراهيم شاعر النيل المتوفي (١٣٥١ هـ)، قال (١):

أكرم بسد امعها أعظم بملقيها إن لم تبايع وبنت المصطفى فيها أمام فارس عدنان وحاميها

وقول له لع لمي قالها عمر حرقت دارك لا أبقي عليك بها ما كان غير أبي حفص يفوه بما

17 المحقق الأصفهاني المتوفي (١٣٦١ هـ)، قال في أرجوزة من ديوانه المعروف بـ . (الأنوار القدسية) (٣):

مفتاح بابه حدیث الباب ما جنات به یا حد الخؤون ومهبط الوحي، ومنتدی الندی و آیاد النادی و آیاد الله و را علی منارها

وم ا أصابها من المصاب اب إن حديث الباب ذو شجون أيهجم العدا على بيت الهدى أيضرم الذار بباب دارها

١- مأساة الزهراء: ج٢ ص٢٧.

۲- مأساة الزهراء: ج۲ ص۲۸.

٣- الأنوار القدسية: ص٤٢.

وباب أبواب نجاة الأمة فثہ ہے وجہ ہ اللہ قہد تجلی ومن ورائه عناب النار تطفيئ نہ ور اللہ جہ لی وعلا إلا بصمصام عزين مقتدر رزية لامثلها رزية يعرف عظم ما جرى عليها شلت يد الطغيان والتعدي تذرف بالدمع على تلك الصفة بيض السيوف يوم ينشر اللوا في مسمع الدهر فما أشج اها في عضد الزه راء أقوى الحجج يا سه عاد الله الإم عام المرتضى أتى بكل ما أتى عليها سل صدره الخزانة الأسرار وهل لهم إخفاء أمر قد فشا شه و د صدق ما بها خفاء فاندكت الجبال من حنيه ال حرصاً على الملك فيا للعجب عن البكا خوف أ من الفضيحة ما دامت الأرض ودارت السما ولاهتضام لها وذل الح امي وإرثها من أشرف الخليقة إذ هـ و رد آيـ ـ التطهـ ـ ير وينبه لم المنصوص في الكتاب

وبابھا بہ اب نبی الرحمہ نہ بل بابما به اب العلى الأعلى ما اكتسبوا بالنار غير العار ما أجهل القروم فإن النار لا لكن كسر الضلع ليس ينجبر إذ رض تلك الأضلع الزكية ومن نبوع الدم من ثدييها وج اوزوا الحد بلطم الخد فاحمرت العين، وعين المعرفة ولا تزیر لم حمرة العین سوی وللسياط رنة صداها والأثر الباقي كمثل الدملج ومن سواد متنها اسود الفضا ووكز نعل السيف في جنبيها ولست أدري خبر المسم ــار و في جنين الجحد ما يدمي الحشا والباب والجدار والدماء لقد جني الجاني على جنيد لها أه كذا يصنع بابنه ة النبي أتمنع المكروبية المقروحية بالله ينبغي لها تبكي دم ــأ لفقد عزها ، أبيها السامي أتستباح نحلة الصديقة كيف يردة ولها بالزور أيؤخذ الدين ن من الأعرابي

وارتكب وا الخزية منتهاها على خلاف السنة المبية نه اكبر شاهد على المقصود أكبر شاهد بابحا وباب المرتضى كأفهم قد أمنواء ندابه تدفن ليالا ويعفى قبرها إلا لوجدها على أهل الجفا بجهولة بالقدر والقبر معا بظلمه مريحانة المنختار

فاستلبوا ما ملكت يداها يدا ويلهم قد سألوها البينة ورده م شهادة الشهود ولم يكن سد الثغور عرضا صدوا عن الحق وسدوا بابه أبضعة الطهر العظيم قدرها ما دفنات ليلاً بستروخفا ما سمع السامع فيما سمعا

إلى غير ذلك من الشعر الكثير الذي تعرّض فيه الشعراء والأدباء لواقعة الدار وما جرى على بنت محمد عليها وأبنائها الكرام.

\* \* \*

#### الفصل الرابع:

#### ظلامة فاطمة أصل يوم العذاب

قال المفضل للإمام الصادق السَّلِيِّلِا: (يا مولاي، ما في الدموع من ثواب ؟ قال: ما لا يحصى إذا كان من محق. فبكى المفضل (بكاءً) طويلاً ويقول: يا ابن رسول الله، إنّ يومكم في القصاص لأعظم من يوم محنتكم، فقال له الصادق السَّلِيِّلاً: ولا كيوم محنتنا بكربلاء وإن كان يوم السقيفة وإحراق النار على باب أمير المؤمنين والحسن والحسين وفاطمة وزينب وأم كلثوم وفضة وقتل محسن بالرفسة أعظم وأدهى وأمر؛ لأنّه أصل يوم العذاب) (۱).

ونريد في هذا الفصل أن نستنطق هذا المقطع، وهو من رواية طويلة، والملفت في هذه الراواية هي قوله السلطين (وإن كان يوم السقيفة وإحراق النار على باب أمير المؤمنين والحسن والحسين وفاطمة وزينب وأم كلثوم وفضة وقتل محسن بالرفسة أعظم وأدهى وأمر؛ لأنه أصل يوم العذاب).

فالمفضل يسأل الإمام الصادق العَلَيْلاً عن ثواب الدموع، ومن الطبيعي أنّ المفضل كان يسأل عن ثواب البكاء على مصائبهم يسأل عن ثواب البكاء لمصائبهم عرف المفضل بأنّ في البكاء على مصائبهم ثواب لا يحصى، رق قلبه وبكى بكاءً مرّاً طويلاً. فنفس المهموم لظلمهم تسبيح.

روى الشيخ الكليني: عن عيسى بن أبي منصور، قال: سمعت أبا عبد الله التكليل يقول: (نفس المهموم لنا المغتم لظلمنا تسبيح، وهمه لأمرنا عبادة، وكتمانه لسرّنا جهاد في سبيل الله) (٢).

ثم يقول المفضل للإمام أن يومكم في القصاص لأعظم من يوم محنتكم. وهنا يأتي جواب إمامنا الصادق الطَّكِينُ قائلاً: (ولا كيوم محنتنا بكربلاء).

نعم، هي الجرح الذي لا يندمل والذي بقي خالداً في قلوب أئمة أهل البيت عليلاً.

١- فاطمة الزهراء بهجة قلب المصطفى: ج٢ ص٥٣٢، نوائب الدهور: ص٤٩٤، الهداية الكبرى: ص٤١٧.

٢- الكافي: ج٢ ص٢٢٦.

ولا أريد الآن أن أعرج بالقارئ الكريم على كربلاء وما جرى فيها من محن والآم على بيت الوحي، فهذا متروك لبحث آخر، فما أريد بيانه هو العبارة المتقدمة، وبالتحديد قوله التَّكِيُّلِا: (أصل يوم العذاب).

حيث عبر الإمام عن يوم السقيفة وما تلته من أحداث مريرة على الزهراء (عليها السلام) بأنه أعظم وأدهى وأمر، ثم يعلل ذلك بقوله؛ لأنه أصل يوم العذاب.

فهذا التعبير من صادق أهل البيت على الإنسان متفكراً يتطلع لمعرفة الحقيقة التي يشير اليها الإمام الصادق الكيلي بقوله: (أصل يوم العذاب).

فما هو المقصود من أصل يوم العذاب ؟

الأصل في اللغة هو الأساس لكل شيء (۱)، وهذا يعني أنّ ما جرى في السقيفة والذي تلته ظلامة أم أبيها فاطمة (عليها السلام)، الأساس ليوم العذاب، باعتبار أنّ فاطمة (عليها السلام) المحور لما لها من المقام السامي؛ حيث عبر عنها الإمام العسكري الطّيّ بقوله: (نحن حجج الله على خلقه وجدتنا فاطمة حجة علينا) (۱).

ولقد كشف بعض أسرار هذا الحديث يماني آل محمد السيد أحمد الحسن التَكْنُلُمْ في المتشابحات، فراجع.

ويبقى أن نعرف المراد من يوم العذاب.

#### يوجد وجهان:

الأول: أنّ المراد من يوم العذاب، أي: إنّ سبب العذاب الدنيوي الذي مرّ على أهل البيت هو يوم السقيفة وسلب الخلافة من صاحبها الشرعي وإضرام دار فاطمة بالنار ورفسها صلوات الله عليها، حيث إنّ ذلك اليوم هو الذي أسست فيه الظلامة على أهل البيت الله ومن هنا قالت الزهراء في كلامها لنساء المهاجرين والأنصار لما جئن لعيادتها، فقالت: (أما

١- القاموس المحيط: ج٢ ص١٩٧.

٢- تفسير أطيب البيان: ج١٣ ص٢٢٦.

لعمري لقد لقحت، فنظرة ريثما تنتج، ثم احتلبوا ملاء القعب دماً عبيطاً وزعافاً مبيداً، هنالك يخسر المبطلون، ويعرف التالون غب ما أسس الأولون،...) (١).

ومن هنا لعن أهل البيت على كل من أسس تلك الظلامة، كما روي عن أبي جعفر التكنيلا، حيث قال في زيارة حده الحسين التكنيلا: (فلعن الله أمة أسست أساس الظلم والجور عليكم أهل البيت، ولعن الله أمة دفعتكم عن مقامكم، وأزالتكم عن مراتبكم التي رتبكم الله فيها، ولعن الله أمة قتلتكم، ولعن الله الممهدين لهم بالتمكين من قتالكم..) (1).

ولقد سجّل هذا المعنى القاضي أبي بكر بن قريعة وهو من علماء العامة؛ حيث ذكر قصيدة جاء فيها (<sup>۳)</sup>:

یا من یسائل دائباً
لا تکشف ن مغطی
ولرب مستور بدا
إن الجواب لحاضر
لا ولا اعتداء رعیة
وسیوف أعداء بحا
لنشرت من أسرار
تغنی كم عما رواه
وأریت كم أن الحسین
ولأي حال لحدت

عن كال معضلة سخيفة فالربما كشفت جيفة كالطبل من تحت القطيفة لكنني أخفيه خيفة ألقى سياسة ها الخليفة الما الليفة الما الليفة الما الليفة ما اللك وأبو حنيفة ما اللك وأبو حنيفة أصيب في يوم السقيفة بالليال فاطمة الشريفة عن وطئ حجرتها المنيفة

١- الاحتجاج: ج١ ص١٤٨.

۲- کامل الزیارات: ص۳۲۸.

٣- بحار الأنوار: ج٤٣ ص١٩٠.

## أوه لبنت محمد ماتت بغصتها أسيفة

والذي يؤيد هذا المعنى هو أنّ المفضل كان يسأل الإمام الصادق الكيّلاً عن يوم القصاص حيث قال للإمام الصادق الكيّلاً: (إنّ يومكم في القصاص لأعظم من يوم محنتكم..)، فالظاهر من يوم القصاص هو يوم القيامة وهو يوم العذاب، بينما عبر عمّا جرى عليهم في الدنيا بالمحنة، وهذا معناه أن يوم المحنة غير يوم القصاص، فيوم المحنة يشير إلى ما جرى عليهم في الدنيا، بينما يوم القصاص يشير إلى يوم القيامة وهو يوم العذاب الأليم الذي يصب على الظالمين الذين اغتصبوا خلافة رسول الله على وهتكوا بيت فاطمة (عليها السلام) وضربوها ورفسوها صلوات ربي عليها.

هذا مضافاً إلى أنّ الرواية لها صلة جاء فيها: (ويأتي محسن تحمله حديجة بنت حويلد وفاطمة بنت أسد أم أمير المؤمنين الكُنْ وهن صارحات وأمه فاطمة تقول: ﴿هَذَا يَوْمُكُمُ اللَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ﴾ (١)، ﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِن اللَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ﴾ (١)، ﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوءِ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَداً بَعِيداً﴾ (٢) (٣).

ومن الواضح أن ذلك يكون في يوم القيامة فيكون المراد من يوم العذاب هو يوم القصاص أو يوم القيامة. والله أعلم وأحكم.

قال تعالى: ﴿وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾(١).

١- الأنبياء: ١٠٣.

۲- آل عمر ان: ۳۰.

٣- إلزام الناصب: ج٢ ص٢٣٦.

٤- طه: ١١٤.

## الباب الثالث

## وفيه فصول:

- الفصل الأول: السقيفة وبيعة أبي بكر
- الفصل الثاني: سياسات خلافة السقيفة
- الفصل الثالث: الهجوم على بيت الوحي

### الفصل الأول:

## السقيفة وبيعة أبي بكر

ويروي عمر تلك الأحداث كما يروي البخاري بقوله: (وإنه قد كان من خبرنا حين توفي الله نبيه صلى الله عليه وسلم أنّ الأنصار خالفونا واجتمعوا بأسرهم في سقيفة بني ساعدة وخالف عنّا على والزبير ومن معهما، واجتمع المهاجرون إلى أبي بكر، فقلت لأبي بكر: يا أبا بكر انطلق بنا إلى إخواننا هؤلاء من الأنصار، فانطلقنا نريدهم فلما دنونا منهم لقينا رجلان منهم صالحان فذكرا ما تمالي عليه القوم، فقالا: أين تريدون يا معشر المهاجرين ؟ فقلنا: نريد إخواننا هؤلاء من الأنصار، فقالا: لا عليكم أن لا تقربوهم اقضوا أمركم، فقلت: والله لنأتينهم، فانطلقنا حتى أتيناهم في سقيفة بني ساعدة فإذا رجل مزمل بين ظهرانيهم فقلت: من هذا ؟ قالوا: هذا سعد بن عبادة، فقلت: ماله قالوا ؟ يوعك. فلما جلسنا قليلاً تشهد خطيبهم فأثنى على الله لما هو أهله، ثم قال: أمّا بعد، فنحن أنصار الله وكتيبة الإسلام وأنتم معشر المهاجرين رهط وقد دفت دافة من قومكم فإذا هم يريدون أن يختزلونا من أصلنا وأن يحضنونا من الأمر. فلما سكت أردت أن أتكلم وكنت زورت مقالة أعجبتني أريد أن أقدّمها بين يدي أبي بكر، وكنت إداري منه بعض الحد فلما أردت أن أتكلم قال أبو بكر: على رسلك، فكرهت أن أغضبه فتكلم أبو بكر فكان هو أحلم مني وأوقر، والله ما ترك من كلمة أعجبتني في تزويري إلا قال في بديهته مثلها أو أفضل حتى سكت، فقال: ما ذكرتم فيكم من حير فأنتم له أهل و لم يعرف هذا الأمر إلا لهذا الحي من قريش هم أوسط العرب نسباً وداراً وقد رضيت لكم أحد هذين الرجلين فبايعوا أيهما شئتم فأخذ بيدي وبيد أبي عبيدة بن الجراح وهو جالس بيننا، فلم أكره مما قال غيرها كان والله أن أقدم فتضرب عنقى لا يقربني ذلك من إثم أحب إلي

١- السقيفة: الصفة، والظلة، وهي شبه البهو الواسع الطويل السقف. وكان لبني ساعدة بن كعب بن الخزرج - وهم حي
 من الأنصار ومنهم سعد بن عبادة نقيبهم ورئيس خزرج - ظلة يجلسون تحتها هي دار ندوتهم لفصل القضايا اشتهرت
 " بسقيفة بني ساعدة ". اجتمع فيها الأنصار أوسهم وخزرجهم ليبايعوا سعد بن عبادة خليفة بعد وفاة النبي المناهد.

من أن أتأمر على قوم فيهم أبو بكر اللهم إلا أنّ تسول إلي نفسي عند الموت شيئاً لا أحده الآن، فقال قائل الأنصار: أنا جُذَيْلُها المُحكَكُ (۱) وعُذَيْقُها المُرجّب (۲)، منّا أمير ومنكم أمير، يا معشر قريش فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى فرقت من الاختلاف فقلت أبسط يدك يا أبا بكر فبسط يده فبايعته وبايعه المهاجرون ثم بايعته الأنصار، ونزونا على سعد بن عبادة، فقال قائل منهم: قتلتم سعد بن عبادة، فقلت: قتل الله سعد بن عبادة، قال عمر: وإنّا والله ما وجدنا فيما حضرنا من أمر أقوى من مبايعة أبي بكر خشينا إن فارقنا القوم و لم تكن بيعة أن يبايعوا رجلاً منهم بعدنا فأمّا بايعناهم على ما لا نرضى وأما نخالفهم فيكون فساد، فمن بايع رجلاً على غير مشورة من المسلمين فلا يتابع هو ولا الذي بايعه تغرة أن يقتلا) (۳).

وذكر الطبري الاجتماع الأول في السقيفة بقوله: (اجتمعت الأنصار في سقيفة بني ساعدة، وتركوا جنازة الرسول يغسله أهله، فقالوا: نولي هذا الأمر بعد محمد، سعد بن عبادة، وأخرجوا سعداً إليهم وهو مريض .... فحمد الله وأثنى عليه، وذكر سابقة الأنصار في الدين وفضيلتهم في الإسلام، وإعزازهم للنبي وأصحابه وجهادهم لأعدائه، حتى استقامت العرب، وتوفي الرسول وهو عنهم راض، وقال: استبدُّوا بهذا الأمر دون الناس فأجابوه بأجمعهم: أن قد وققت في الرأي، وأصبت في القول ولن نعدوا ما رأيت، نوليك هذا الأمر، ثم إنهم ترادّوا الكلام بينهم، فقالوا: فإن أبّت مهاجرة قريش ؟ فقالوا نحن المهاجرون، وصحابة رسول الله الأولون، ونحن عشيرته، وأولياؤه، فعلام تنازعوننا هذا الأمر بعده ؟ فقالت طائفة منهم: فإنا نقول إذاً: منّا أمير ومنكم أمير، فقال سعد بن عبادة: هذا أول الوهن) (أ).

ويروي ابن أبي الحديد في شرح النهج: فقام الحباب بن المنذر بن الجموح، فقال: يا معشر الأنصار، أملكوا عليكم أمركم، فإنّ الناس في ظلكم، ولن يجترئ مجترئ على خلافكم، ولا يصدر أحد إلا عن رأيكم. أنتم أهل العزّة والمنعة، وأولو العدد والكثرة، وذوو البأس والنحدة،

١- جذيلها، تصغير الجذل: أصل الشجرة والمحكك عود ينصب في مبارك الإبل لتتمرس به الإبل الجربي .

عذيق تصغير العذق وهي النخلة، والمرجب ما جعل له رجبة وهي دعامة تبتنى من الحجارة حول النخلة الكريمة إذا طالت وتخوفوا عليها أن تنعقر في الرياح العواصف.

٣- صحيح البخاري: ج٨ ص٢٦، السنن الكبرى للبيهقي: ج٨ ص١٤٢، فتح الباري - لابن حجر: ج١٢ ص٣٣، عمدة القاري للعيني: ج٢٢ ص٧، وغيرها.

<sup>3-</sup> تاريخ الطّبري في ذكره لحوادث سنة ١١ هـ، ج٢ ص٢٥٦ ط. أوربا ج١ ص١٨٣٨، عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي عمرة الأنصاري، وابن الأثير ج٢ ص١٢٥ وتاريخ الخلفاء لابن قتيبة ج١ ص٥ قريب منه وأبو بكر الجوهري في كتابه السقيفة ج٢ من ابن أبي الحديد في خطبة (ومن كلام له في معنى الأنصار).

وإنما ينظر الناس ما تصنعون، فلا تختلفوا فتفسد عليكم أموركم فإن أبي هؤلاء إلا ما سمعتم، فمنّا أمير ومنهم أمير. فقال عمر: هيهات! لا يجتمع سيفان في غمد، والله لا ترضى العرب أن تؤمركم ونبيها من غيركم، ولا تمتنع العرب أن تولى أمرها من كانت النبوة منهم، من ينازعنا سلطان محمد، ونحن أولياؤه وعشيرته (١)! فقال الحباب بن المنذر: يا معشر الأنصار، أملكوا أيديكم، ولا تسمعوا مقالة هذا وأصحابه، فيذهبوا بنصيبكم من هذا الأمر، فإن أبوا عليكم فأجلوهم من هذه البلاد، فأنتم أحق بمذا الأمر منهم، فإنه بأسيافكم دان الناس بمذا الدين، أنا جُذَيْلُها المُحَكَك وعُذَيْقُها المُرجّب (٢) أنا أبو شبل في عريسة الأسد، والله لو شئتم لنعيدنها جَذَعَة (٢). فقال عمر: إذن يقتلك الله، قال: بل إياك يقتل. فقال أبو عبيدة: يا معشر الأنصار، إِنَّكُم أُولَ مِن نصرٍ، فلا تكونوا أول من بدل وغير. فقام بشير بن سعد، والد النعمان بن بشير فقال: يا معشر الأنصار، ألا إنّ محمداً من قريش، وقومه أولى به، وأيم الله لا يراني الله أنازعهم هذا الأمر. فقال أبو بكر: هذا عمر وأبو عبيدة بايعوا أيهما شئتم، فقالا: والله لا نتولى هذا الأمر عليك وأنت أفضل المهاجرين، وخليفة رسول الله صلى الله عليه في الصلاة، وهي أفضل الدين، أبسط يدك، فلما بسط يده ليبايعاه، سبقهما إليه بشير بن سعد فبايعه، فناداه الحباب بن المنذر: يا بشير، عققت عقاق أنفست على ابن عمك الإمارة! فقال أسيد بن حضير رئيس الأوس لأصحابه: والله لئن لم تبايعوا ليكونن للخزرج عليكم الفضيلة أبداً، فقاموا فبايعوا أبا بكر. فانكسر على سعد بن عبادة والخزرج ما اجتمعوا عليه، وأقبل الناس يبايعون أبا بكر من كل جانب، ثم حمل سعد بن عبادة إلى داره، فبقى أياماً، وأرسل إليه أبو بكر ليبايع، فقال: لا والله حتى أرميكم بما في كنانتي، وأخضب سنان رمحي، وأضرب بسيفي ما أطاعني وأقاتلكم بأهل بيتي ومن تبعني، ولو اجتمع معكم الجن والإنس ما بايعتكم حتى أعرض على ربي. فقال عمر: لا تدعه حتى يبايع، فقال بشير بن سعد: إنه قد لج، وليس بمبايع لكم حتى يقتل، وليس

<sup>1-</sup> لما انتهت إلى أمير المؤمنين المنه أنباء السقيفة بعد وفاة رسول الله النه قال النه النه أمير المؤمنين المنه أنباء السقيفة بعد وفاة رسول الله النه وصلى بأن يحسن إلى محسنهم ويتجاوز عن منا أمير ومنكم أمير، قال النه فه فلا احتجت عليهم" فقال النه إلى كانت الإمارة فيهم لم تكن الوصية بهم. ثم قال النه فما ذا قالت قريش ؟ قالوا: احتجت بأنها شجرة الرسول النه فقال النه المنه: احتجوا بالشجرة وأضاعوا الثمرة) نهج البلاغة بشرح محمد عبده: ج١ ص١٦٦.

٢- تقدّم المراد من هذه الكلمات قبل قليل.

 <sup>&</sup>quot;- أعدت الأمر جذعاً أي جديداً كما بدأ، وإذا طفئت حرب بين قوم فقال بعضهم إن شئتم أعدناها جذعة أي: أول ما يبتدأ فيها.

بمقتول حتى يقتل معه أهله وطائفة من عشيرته، ولا يضركم تركه، إنما هو رجل واحد، فتركوه. وجاءت أسلم فبايعت، فقوى بهم جانب أبي بكر، وبايعه الناس (١).

وقام عبد الرحمن بن عوف، وتكلم فقال: يا معشر الأنصار إنّكم وإن كنتم على فضل، فليس فيكم مثل أبي بكر وعمر وعلي (٢).

وقام المنذر بن الأرقم فقال: ما ندفع فضل من ذكرت، وإنّ فيهم لرجلاً لو طلب هذا الأمر لم ينازعه فيه أحد، يعني علي بن أبي طالب (٣).

فقالت الأنصار أو بعض الأنصار: لا نبايع إلا علياً (٤).

قال عمر: فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى تخوفت الاختلاف فقلت ابسط يدك لأبايعك (٥) فلما ذهبا ليبايعاه سبقهما إليه بشير بن سعد فبايعه، فناداه الحباب بن المنذر: يا بشير بن سعد عققت عقاق (٦)! أنفست على ابن عمك الإمارة؟ فقال: لا والله ولكني كرهت أن أنازع قوماً حقاً جعله الله لهم.

ولما رأت الأوس ما صنع بشير بن سعد وما تدعو إليه قريش وما تطلب الخزرج من تأمير سعد بن عبادة، قال بعضهم لبعض وفيهم أسيد ابن حضير وكان أحد النقباء : والله لئن وليتها الخزرج عليكم مرّة لا زالت لهم عليكم بذلك الفضيلة ولا جعلوا لكم معهم فيها نصيباً أبداً فقوموا فبايعوا أبا بكر (٧).

فقاموا إليه فبايعوه، فانكسر على سعد بن عبادة وعلى الخزرج ما كانوا أجمعوا له من أمرهم ... فأقبل الناس من كل جانب يبايعون أبا بكر وكادوا يطأون سعد بن عبادة. فقال أناس من أصحاب سعد: اتقوا سعداً لا تطأوه.

١- شرح نهج البلاغة: ج٢ ص٣٨ .

٢- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٢٣.

٣- رواه اليعقوبي بعد ذكر ماتقدم في تاريخه: ج٢ ص١٠٢، والموفقيات: ص٥٧٩.

٤- في رواية الطُّبري: ج٣ ص٨٠٠ ٪، وفي ابن الأثير: ج٢ ص١٢٣(إن الأنصار قالت ذلك بعد أن بايع عمر أبا بكر).

٥- سيرة ابن هشام: جُ٤ ص٣٦٦ وجميع من روى حديث بيعة أبي بكُر فاته الذي قاله عمر.

٦- الطُّبري: ج١ ص١٨٤٢، وفي رواية ابن أبي الحديد: عقك عقاق.

٧- وفي رواية ذكرها ابن أبي الحديد: لمّا رأت الأوس أن رئيساً من رؤساء الخزرج قد بايع قام أسيد بن خضير وهو رئيس الأوس فبايع حسداً لسعد ومنافسة له أن يلي الأمر. شرح النهج لابن أبي الحديد: ج٢ ص٢، في شرحه لكلام الأمير في معنى الأنصار.

فقال عمر: اقتلوه؛ قتله الله.

ثم قام على رأسه فقال: لقد هممت أن أطأك حتى تندر عضوك. فأخذ قيس بن سعد بلحية عمر فقال: والله لو حصصت منه شعرة ما رجعت وفي فيك واضحة. فقال أبو بكر: مهلاً! يا عمر الرفق ها هنا أبلغ. فأعرض عنه عمر (١).

وقال سعد: أما والله لو أن بي قوّة ما أقوى على النهوض لسمعت مني في أقطارها وسككها زئيراً يُجْحِرُك وأصحابك: أما والله إذاً لألحقنك بقوم كنت فيهم تابعاً غير متبوع. احملوني من هذا المكان. فحملوه فأدخلوه داره (٢).

وروى أبو بكر الجوهري: أنّ عمر كان يومئذ يعني يوم بويع أبو بكر محتجزاً يهرول بين يدي أبي بكر ويقول: ألا إنّ الناس قد بايعوا أبا بكر ... (٣).

فبايع الناس أبا بكر وأتوا به المسجد يبايعونه فسمع العباس وعلي التكبير في المسجد ولم يفرغوا من غسل رسول الله عليه.

فقال على: ما هذا ؟ قال العباس: ما رئي مثل هذا قط!! ما قلت لك؟ (٤).

١- أن هذا الموقف يوضح بكل جلاء سياسة الخليفتين من الشدة واللين.

٢- في الطبري: ج٣ ص٥٥٥ (وتندر عضوك) أي: تسقط أعضاؤك.

٣- في كتابه السقيفة: راجع شرح ابن أبي الحديد: ج١ ص١٣٣، وفي ص٧٤ منه بلفظ آخر.

٤- ابن عبد ربه في العقد الفريد: ج٤ صُ٥٦، وأبو بكر الجوهريّ في كتابه السقيفة برواية ابن أبي الحديد عنه في: ج١ ص١٣٢. ويروي تفصيله في ص٧٤ منه، والزبير بن بكار في الموفقيات: ص٢٧٧ – ٥٨٠ و ٥٨٣ و ٥٦٠، كما يروي عنه ابن أبي الحديد في شرح النهج: ج٢ ص٢ – ١٦ في شرحه (ومن كلام له في معنى الأنصار).

٥- الموفقيات للزبير بن بكار : ص٨٠٥.

أقول: إنما جاء عدم شكهم بكون علي بن أبي طالب على هو صاحب الأمر بعد الرسول على النصوص التي تثبت ولايته عليهم وأنه خليفة رسول الله عليه و ولما عرفوا من لياقات علي بن أبي طالب على التي لا توجد في غيره بعد الرسول على فمن الطبيعي جدًا أن لا يشك أحد بكونه هو صاحب الحق بعد النبي على الذي يحز في النفس هو: كيف يقدّموا عليه غيره مع ما عرفوا عنه كما وعرفوا غيره أيضًا، حتى لو فرض عدم وجود النص عليه من قبل الرسول الله في العاقل منصف أن يقدّم على على الله الذي شهدت له ساحات القتال بالبطولة والشجاعة، وساحات الرسول المنها المناسفة على الله على

روى الطبري: أنَّ قبيلة أسلم أقبلت بجماعتها حتى تضايق بهم السكك فبايعوا أبا بكر فكان عمر يقول: ما هو إلا أن رأيت أسلم فأيقنت بالنصر (١).

فلما بويع أبو بكر أقبلت الجماعة التي بايعته تزفّه زفاً إلى مسجد رسول الله على المنبر منبر رسول الله حتى كانت المنبر منبر رسول الله على فبايعه الناس حتى أمسى، وشغلوا عن دفن رسول الله حتى كانت ليلة الثلاثاء (٢).

#### البيعة العامة:

ولما بويع أبو بكر في السقيفة وكان في الغد جلس أبو بكر على المنبر، فقام عمر فتكلم قبل أبي بكر.

يروي البخاري: حدثنا إبراهيم بن موسى، أخبرنا هشام، عن معمر، عن الزهري، أخبرني أنس بن مالك رضي الله عنه أنه سمع خطبة عمر الآخرة حين جلس عن [على] المنبر وذلك الغد من يوم توفي النبي صلى الله عليه وسلم فتشهد وأبو بكر صامت لا يتكلم قال: كنت أرجو أن يعيش رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى يدبرنا يريد بذلك أن يكون آخرهم فأن يك محمد صلى الله عليه وسلم قد مات فإن الله تعالى قد جعل بين أظهر كم نوراً تمتدون به هدى الله محمداً صلى الله عليه وسلم، وأن أبا بكر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم ثاني اثنين فإنه أولى المسلمين بأموركم فقوموا فبايعوه. وكان طائفة منهم قد بايعوه قبل ذلك في سقيفة بني ساعدة وكانت بيعة العامة على المنبر. قال الزهري عن أنس بن مالك سمعت عمر يقول لأبي بكر يومئذ اصعد المنبر، فلم يزل به حتى صعد المنبر فبايعه الناس عامة (٣).

### كلام أبي بكر بعد البيعة:

العلم بالحكمة وكونه باب مدينة علم النبي الله ، والمساجد بالعبادة التي يعجز عن وصفها اللسان، إلى غير ذلك مما لا يحصى ذكره ؟! إنها لخسارة للإسلام لا يسدّها شيء !!

١- الطبري: ج٢ ص٥٥٨، وفي رواية ابن الأثير ج٢ ص٢٢: "وجاءت أسلم فبايعت"، وقال الزبير بن بكار في الموفقيات برواية النهج ج٦ ص٢٨٧: "فقوي بهم أبو بكر" ولم يعينا متى جاءت أسلم ويقوى الظن أن يكون ذلك يوم الثلاثاء. وقال المفيد في كتابه الجمل: إن القبيلة كانت قد جاءت لتمتار من المدينة. الجمل: ص٤٣.

٢- الموفقيات: ص٥٧٨، والرياض النضرة: ج١ ص١٦٤، وتاريخ الخميس: ج١ ص١٨٨. راجع معالم المدرستين:
 ج١ ص١٥١ – ١٥٨.

٣- صحيح البخاري: ج٨ ص١٢٦.

روى الطبري عن أنس بن مالك: لما بويع أبو بكر في السقيفة، وكان الغد، جلس أبو بكر على المنبر .... فحمد الله وأثنى عليه بالذي هو أهله، ثم قال: أمّا بعد أيها الناس، فإني قد وليت عليكم ولست بخيركم؛ فإن أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوموني .... أطيعوني ما أطعت الله ورسوله، فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم. قوموا إلى صلاتكم رحمكم الله! (١).

وروى اليعقوبي: صعد أبو بكر المنبر عند ولايته الأمر، فجلس دون مجلس رسول الله بمرقاة، ثم حمد الله وأثنى عليه وقال: إني وليت عليكم ولست بخيركم، فإن استقمت فاتبعوني، وإن زغت فقوموني! لا أقول إني أفضلكم فضلاً، ولكني أفضلكم حملاً، وأثنى على الأنصار خيراً، وقال: أنا وإياكم معشر الأنصار كما قال القائل:

جزى الله عنّا جعفراً حين أزلقت بنا نعلنا في الواطئين فزلت أبوا أن يملونا ولو أن أمنا تلاقي الذي يلقون منا لملت أبوا أن يملونا ولو أن أمنا الأنصار عن أبي بكر، فغضبت قريش (٢).

روى ابن سعد في الطبقات الكبرى: قال لما ولي أبو بكر خطب الناس فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: أمّا بعد أيّها الناس قد وليت أمركم ولست بخيركم، ولكن نزل القرآن وسن النبي صلى الله عليه وسلم السنن فعلمنا، إعملوا أن أكيس الكيس التقوى، وأنّ أحمق الحمق الفجور، وأن أقواكم عندي الضعيف حتى آخذ له بحقّه، وأنّ أضعفكم عندي القوي حتى آخذ منه الحق (٣). أيها الناس إنما أنا متبع ولست بمبتدع فإنّ أحسنت فأعينوني وإن زغت فقوموني (٤).

### ظهور حسكة النفاق:

١- تاريخ الطبري: ج٢ ص٤٤٩، الكامل في التاريخ: ج٢ ص٣٣٢.

٢- تاريخ اليعقوبي: آج٢ ص١٢٧.

٣- لسائل أن يسأل هل يجد هذا المعني في سلوك أبي بكر من خلال مطالعة التاريخ ؟ ولا أظن المنصف يقول: إن أبا بكر كان كذلك والذي يشهد لذلك راجع سياسات الخليفة أبي بكر من هذا الكتاب وغيره من الكتب التي تبين ما فعله أبو بكر لكن هكذا هي سياسة الملك والسلطان تصور نفسها، إلا أنّ ذلك لا يخفى على المنصف الذي يتطلع لآخرته.

٤- الطبقات الكبرى: ج٣ ص١٨٢.

مما تقدّم يتضح للقارئ الكريم بداية الانحراف الذي تحقق برحيل النبي الله ، وبروز ما كان موجوداً في نفوس القوم الذي أشارت له الزهراء (عليها السلام) في خطبتها في مسجد أبيها الرسول المصطفى الله ، فقالت: (فلما اختار الله لنبيه دار أنبيائه، ومأوى أصفيائه، ظهر فيكم حسكة النفاق، وسمل جلباب الدين ونطق كاظم الغاوين، ونبغ خامل الأقلين وهدر فنيق المبطلين فخطر في عرصاتكم واطلع الشيطان رأسه من مغرزه هاتفاً بكم فألفاكم لدعوته مستجيبين، وللعزة فيه ملاحظين، ثم استنهضكم فوجدكم خفافاً، وأحشمكم فألفاكم غضاباً فوسمتم غير إبلكم ووردتم غير مشربكم هذا والعهد قريب والكلم رحيب، والجرح لما يقبر، ابتداراً، زعمتم خوف الفتنة ألا في الفتنة سقطوا وإنّ جهنم لحيطة بالكافرين) (۱).

فحدثت مشاجرات بين الأمة الإسلامية وانشقاقات واختلاف كبير. وأعظم خلاف جرى بين الأمة هو الخلاف في الإمامة والخلافة عن الرسول عن عبر الشهرستاني في الملل والنحل عن عظم الخسارة التي خسرتها الأمة نتيجة ذلك الخلاف بقوله: (ما سل سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سل على الإمامة في كل زمان) (١). فافترق المسلمون إلى فرقتين بعد رحيل الرسول على:

الأولى: تقول بأنّ منصب خلافة الرسول على وإمامة الأمة منصب إلهي لابد فيه من النص، ولخليفة الرسول ما للرسول على من صلاحيات في بيان الشريعة وتفصيل أحكامها، بل إنّ الله تعالى قد خص خليفة الرسول الشرعي بالنص عليه من جهة، ومن جهة ثانية أعطاه الصلاحيات التي كانت ثابتة للرسول عليه. وهؤلاء أتباع مدرسة أهل البيت على وهم الشيعة الحقيقيون الذين يقرّون بحاكمية الله وتنصيبه سبحانه.

الثانية: تقول بأن منصب الخلافة منصب عادي قد تركه الله تعالى بعد الرسول للإمة الإسلامية فهي التي تختار من يمثل الرسول في قيادة المحتمع البشري بعد وفاته على. وهؤلاء هم أهل السنة.

١- الاحتجاج: ج١ ص١٣٦.

٢- الملل والنحل للشهرستاني: ج١ ص٢٢.

فلذا نرى علياً التَّكِينُ ورجال معه من البيت الهاشمي وغيرهم يقرّون النص، علماً منهم بمترلة الإمامة وخلافة النبي الله النبي الله ونص على الإمامة من بعده في مواطن شتّى.

كما ونرى أيضاً بحمّع الأنصار تاركين النبي الله بلا بجهيز ويذهبون للسقيفة ويتداولون مسألة الإمامة وخلافة النبي الله معرضين عن نصوص النبي الله على خليفته الشرعي، قد انقادوا لهوى نفوسهم الذي طمّعهم وصوّر لهم خلافة النبي الله بالملك المادي الدنيوي، فيقدّم نفسه سعد بن عبادة سيد الخزرج من الأنصار ويرفع عقيرته منادياً بالأنصار بأنهم لهم سابقة في الدين وهم الذين نصروا محمداً الله بعد أن خذله قومه في مكة.

وهنا يصل حبر اجتماع الأنصار في السقيفة لبعض المهاجرين فيقصدون السقيفة بمدف تداول أمور الملك والمغالبة للوصول إلى السلطة والخلافة، مع عظم المصيبة التي حلّت بالأمة الإسلامية لفقدها نبيها الكريم وأبوها الذي رأت منه العطف والحنان والرحمة.

وترى المهاجرين يطالبون بالخلافة عن النبي الله بزعمهم أنهم أولياؤه وعشيرته.

وهنا يقول أمير المؤمنين الكيلا كما جاء في شرح نهج البلاغة للمعتزلي : (واعجباً أن تكون الخلافة بالصحابة والقرابة).

ثم ينقل شعر الشريف الرضي ويعلق عليه، قال: قال الرضي رحمه الله تعالى وقد روي له شعر قريب من هذا المعنى وهو:

فإن كنت بالشورى ملكت أمورهم فكيف بهذا والمشيرون غيب وأقرب وإن كنت بالقربي حججت خصيمهم فغيرك أولى بالنبي وأقرب

ثم يعلّق ويقول: حديثه الطّيّك في النثر والنظم المذكورين مع أبي بكر وعمر، أمّا النثر فإلى عمر توجيهه لأنّ أبا بكر لما قال لعمر: أمدد يدك، قال له عمر: أنت صاحب رسول الله في المواطن كلّها، شدّتها(۱) ورخائها، فامدد أنت يدك، فقال علي الطّيّك : إذا احتججت لاستحقاقه

ابن تلك المواقف الشديدة التي وقف فيها أبو بكر مع النبي النهاء ، ثم كيف شهادة عمر هنا تكون مقبولة بينما شهادة على بن أبي طالب الهي الا تقبل عندما شهد لفاطمة ع في كون فدك لها ؟! لا يعلم الإنسان كيف يستسيغ الكلام المتقدم،

الأمر بصحبته إياه في المواطن كلها، فهلا سلمت الأمر إلى من قد شركه في ذلك وزاد عليه بالقرابة! وأمّا النظم فموجه إلى أبي بكر، لأن أبا بكر حاج الأنصار في السقيفة. فقال: نحن عترة رسول الله، وبيضته التي تفقأت عنه، فلما بويع احتج على الناس بالبيعة، وأنها صدرت عن أهل الحل والعقد، فقال على العَلَيْلِين: أمّا احتجاجك على الأنصار بأنّك من بيضة ومن قومه، فغيرك أقرب نسباً منك إليه، وأمّا احتجاجك بالاختيار ورضا الجماعة بك، فقد كان قوم من جملة الصحابة غائبين لم يحضروا العقد فكيف يثبت (۱).

وموقف المهاجرين والأنصار مجانباً للحق والصواب بعد بيان النبي الله خليفته الشرعي في نصوص كثيرة، شهدها الكثير ممن حضر السقيفة.

وبتلك الموازين الباطلة تمت بيعة أبي بكر التي كانت فلتة كما يقرّ بذلك عمر بن الخطاب الذي هو أول من بايع أبا بكر، بل هو الذي حسم الموقف لصالح أبي بكر، فقال كما يروي أحمد في المسند : (كانت فلتة ألا وإنما كانت كذلك ألا وأنّ الله عز وجل وقى شرّها) (٢).

لكن الدنيا التي قدمت على على بن أبي طالب الله غيره لا يُستغرب منها فقد يحصل فيها كل شيء، فالحمد لله على بلائه وهوان الدنيا عنده.

أقول: ليطلع القارئ الكريم إلى التبريرات التي برروا بها قول عمر بن الخطاب، بعد عجزهم عن تكذيب رواية الفلتة، وهكذا نجدهم في كل شيء، فبعد عدم إمكان الإنكار يلتجأؤن إلى التبريرات الجوفاء، كما برروا قول عمر للنبي التبيرين التبريرات الجوفاء، كما برروا قول عمر للنبي التبريرات في الهامش فراجع.

أما بخصوص تبرير هم لرواية الفلتة فإليك بعضاً مما ذكروه تاركاً التعليق للقارئ الكريم بعد أن يتأمل فيما قيل. قال ابن حجر في فتح الباري: ج١٢ ص١٣١: (قوله ألا وإنها) أي بيعة أبي بكر (قوله قد كانت كذلك) أي فلتة وصرح بذلك في رواية إسحاق بن عيسي عن مالك حكى ثعلب عن ابن الأعرابي وأخرجه سيف في الفتوح بسنده عن سالم بن عبد الله بن عمر نحوه قال الفلتة الليلة التي يشك فيها هل هي من رجب أو شعبان و هل من المحرم أو صفر كان العرب لا يشهرون السلاح في الأشهر الحرم فكان من له ثأر تربص فإذا جاءت تلك الليلة انتهز الفرصة من قبل أن يتحقق انسلاخ الشهر فيتمكن ممن يريد إيقاع الشر به وهو أمن فيترتب على ذلك الشر الكثير فشبه عمر الحياة النبوية بالشهر الحرام والفلتة بما وقع من أهل الردة ووقى الله شر ذلك ببيعة أبي بكر لما وقع منه من النهوض في قتالهم وإخماد شوكتهم كذا قال، والأولى أن يقال الجامع بينهما انتهاز الفرصة لكن كان ينشأ عن أخذ الثأر الشر الكثير فوقى الله المسلمين شر ذلك فلم ينشأ عن بيعة أبي بكر شر بل أطاعه الناس كلهم من حضر البيعة ومن غاب عنها وفي قوله وقى الله شرها إيماء إلى التحذير من الوقوع في مثل ذلك حيث لا يؤمن من وقوع الشر والاختلاف (قوله ولكن الله وقي شرّها) أي وقاهم ما في العجلة غالبًا من الشرِ لأنّ من العادة أن من لم يطلع على الحكمة في الشيء الذي يفعل بغتة لا يرضاه وقد بين عمر سبب إسراعهم ببيعة أبي بكر لما خشوا أن يبايع الأنصار سعد ابن عبادة قال أبو عبيدة عاجلوا ببيعة أبى بكر خيفة انتشار الأمر وأن يتعلق به من لا يستحقه فيقع الشر. وقال الداودي معنى قوله: (كانت فلتة) أنها وقعت من غير مشورة مع جميع من كان ينبغي أن يشاور وأنكر هذه الكرابيسي صاحب الشافعي وقال بل المراد أن أبا بكر ومن معه تفلتوا في ذهابهم إلى الأنصار فبايعوا أبا بكر بحضرتهم وفيهم من لا يعرف ما يجب عليه من بيعته فقال منا أمير ومنكم أمير فالمراد بالفلتة ما وقع من مخالفة الأنصار وما أرادوه من مبايعة سعد بن عبادة. وقال ابن حبان معنى قوله كانت فلتة أن ابتدائها كان عن غير ملا كثير والشيء إذا كان كذلك يقال له الفلتة فيتوقع فيه ما لعله يحدث

١- شرح نهج البلاغة: ج١٨ ص٢١٦.

٢- مسند أحمد: ج١ ص٥٥.

وجاء في صحيح البخاري: ثم إنه بلغني أنّ قائلاً منكم يقول والله لو مات عمر بايعت فلاناً فلا يغترن امرؤ أن يقول إنما كانت بيعة أبي بكر فلتة وتمت ألا وإنّها قد كانت كذلك ولكن الله وقى شرّها (١).

فجاء أبو بكر للخلافة لا بمنطق النص ولا بمنطق الشورى ولا بإجماع أهل الحل والعقد على بيعته، وهذا واضح من خلال النصوص السابقة، فقد خالف الكثير هذه البيعة، إلا أنها تمت بالمغالبة وبالبطش والإرهاب كما يأتي ذلك في الصفحات القادمة.

ولنرى ما يذكره اليعقوبي في ذلك: واجتمعت الأنصار في سقيفة بني ساعدة، يوم توفي رسول الله ...، فأجلست سعد بن عبادة الخزرجي، وعصبته بعصابة، وثنت له وسادة. وبلغ أبا بكر وعمر والمهاجرين، فأتوا مسرعين، فنحوا الناس عن سعد، وأقبل أبو بكر وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح فقالوا: يا معاشر الأنصار! منّا رسول الله، فنحن أحق بمقامه. وقالت الأنصار: منّا أمير ومنكم أمير! فقال أبو بكر: منّا الأمراء وأنتم الوزراء. فقام ثابت بن قيس ابن شماس، وهو خطيب الأنصار، فتكلّم وذكر فضلهم. فقال أبو بكر: ما ندفعهم عن الفضل، وما ذكرتم من الفضل فأنتم له أهل، ولكن قريش أولى بمحمد منكم، وهذا عمر بن

من الشر بمخالفة من يخالف في ذلك عادة فكفى الله المسلمين الشر المتوقع في ذلك عادة لا أن بيعة أبي بكر كان فيها ش

وقال الباقلاني في تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل ص٤٩٠: فإن قالوا كيف يكون أبو بكر مستحقًا لهذا الأمر وعمر يقول قولاً ظاهراً على المنبر ألا إنّ بيعة أبي بكر كانت فلتة وقى الله شرها وأمر بقتل من عاد إلى مثلها بقوله في هذا الخبر فمن عاد إلى مثلها فاقتلوه. قيل: لهم ما شككنا في شيء فإنا لا نشك وإياكم في أن عمر لم يكن مجنوناً ولا مخلطاً وهذا الكلام إن حمل على ما قلتم صار في حكم الجنون من قائله لأن عمر كان يحتج على الناس في إثبات إمامته والدعاء إلى طاعته والانقياد له في الإمامة بعقد أبي بكر له الأمر وعهده إليه فيه وإذا كانت بيعة أبي بكر باطلة يجب قتل صاحبها ومن عاد إلى مثلها وجب أن يكون عهده إلى عمر باطلاً كعهد أبي بكر وموجباً لقتل عمر وقتل من نظر في أمور المسلمين بعدهم من إمام فكان يجب أن تقول له الصحابة فأنت أيضا ممن يجب قتلك و لا يجب العمل على عهدك في الشورى. وإنما قال هذا الكلام لما عهد إليهم في الشورى على المنبر وكان يجب أن يقال له أيضا قد قلت فيمن هذا وصفه وددت أن أكون شعره في صدره وما سابقته إلى خير قط إلا سبقني إليه وكان والله من خيرنا يوم توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وأمثال هذه الأقاويل. وهذا الاختلال لا يتهم عمر به إلا مخلط جاهل. فإن قالوا فما معنى الخبر قيل لهم إن عمر كان يعتقد أن أبا بكر كان أفضل الأمة ومبرزا فيهم بالفضل وغير مشتكل الأمر وأنه كان يستحق أخذها بالمناظرة عليها وأن من بعدها متقاربون في الرتبة والفضل لا يستحقونها على ذلك الوجه ولذلك جعلها شورى في ستة. وقوله كانت فلته أي تمت على غير إعمال فكر ولا روية بل استوثقت فجاءة وقوله وقي الله شرها يعني شر الخلاف عليها وشق العصا عند تمامها فإنه بعيد عنده أن يتم ذلك مع ما رأى من تواثب الأنصار عليها واطلاع الفتنة رأسها وقوله فمن عاد إلى مثلها فاقتلوه إنما أراد إلى مثل قول الأنصار وما حكى عن الأنصار من إرادتهم نصب إمامين في وقت واحد بقولهم منا أمير ومنكم أمير ولإخراجهم الأمر من قريش إلى غيرهم وهذان الأمران حرام فعلهما في الدين وجالبان الفتنة وإنما عظم غلط الأنصار فيهما فقال لأهل الشوري وغيرهم لما عهد إليهم فيها إن من عاد إلى مثل قول الأنصار فاقتلوه ويمكن أن يكون أراد من حاول أخذها بالمناظرة عليها وإظهار التقدم والتبريز بالفضل على وجه ما فعله أبو بكر و عرف ذلك من أمره فاقتلوه لأنه لم يبق في هذه الأمة من هذه منزلته. ١- صحيح البخاري: ج٨ ص٢٦.

الخطاب الذي قال رسول الله: اللهم أعز الدين به (۱)! وهذا أبو عبيدة بن الجرّاح الذي قال رسول الله: أمير [أمين] هذه الأمة، فبايعوا أيهما شئتم! فأبيا عليه وقالا: والله ما كنّا لنتقدّمك، وأنت صاحب رسول الله وثاني اثنين، فضرب أبو عبيدة على يد أبي بكر، وثنى عمر، ثم بايع من كان معه من قريش. ثم نادى أبو عبيدة: يا معشر الأنصار! إنّكم كنتم أول من نصر، فلا تكونوا أول من غير وبدل. وقام عبد الرحمن بن عوف فتكلم فقال: يا معشر الأنصار، إنّكم، وإن كنتم على فضل، فليس فيكم مثل أبي بكر وعمر وعلي، وقام المنذر بن أرقم فقال: ما

ا- روي هذا الحديث بأشكال مختلفة؛ فتارة رووا بأنّ النبي الله قال: (اللهم أعز الدين بأحب الرجلين إليك عمر بن الخطاب وأبى جهل بن هشام،...) مجمع الزوائد للهيثمي: ج٩ ص٦٣.

وتارة ثانية بهذا الشكل: (اللهم أعز الدين بأحب هذين الرجلين إليك: أبي جهل بن هشام، أو عمر بن الخطاب). فكان أحبهما إليه عمر بن الخطاب رضي الله عنه. موارد الظمآن للهيثمي: ج٧ ص٨٨.

وثالثة: عن عائشة أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: اللهم أعزّ الإسلام بعمر بن الخطاب خاصة. صحيح ابن حبان: ج١٥ ص٢٠٦.

ولا ينبغي التردد في كذب هذا الحديث؛ ولذا لما عُرض هذا الحديث على حذيفة ابن اليمان قال: إنّ الله تعالى أعز الدين بمحمد ولم يعزّه بغيره.

ولا أعلم كيف أُعز الله هذا الدين بعمر بن الخطاب، وهل دين الله بحاجة عمر وأمثاله أم العكس صحيح، فإنّ الإسلام هو من أعزّ المسلم؟!

فعمر كان في الجاهلية خامل الذكر ولا يلتفت إليه، فلم تعرف عنه نباهه ولا نجدة، وقد ذكروا في رواياتهم أنه كان في الجاهلية نخاساً للحمير وكان في غاية الدناءة، وكان يسمى في الجاهلية (عميراً) تصغيراً وسخرية به، وأنّ أباه كان حطاباً وقطعت يده بسبب سرقة سرقها في سوق عكاظ، فمن كان هذا جزء يسير من بيان حاله فكيف الله أعز به الإسلام ؟!

يقول عمرو بن العاص ـ وهو ممن لا يتهم بنقله في حق عمر ـ،: قبح الله زمانا عمل فيه عمرو بن العاص لعمر بن الخطاب: والله إني لأعرف الخطاب يحمل على رأسه حزمة من حطب وعلى ابنه مثلها وما ثمنها إلا في تمرة لا تبلغ رضيعة (راجع الغدير: ج٦ ص٢٧٣).

وخرج عمر بن الخطاب ويده على المعلى بن جارود، فلقيته امرأة من قريش فقالت: يا عمر! فوقف لها فقالت: كنا نعرفك مرة عميراً ثم صرت من بعد عمير عمر، ثم صرت من بعد عمر أمير المؤمنين، فاتق الله يا بن الخطاب وانظر في أمورك وأمور الناس، فإنه من خاف الوعيد قرب عليه البعيد ومن خاف الموت خشي الفوت. (الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف: ص٤٦٧).

وقال الماحوزي: وذكر الفاضل الجليل الحسن بن علي الطبرسي في تحفة الأبرار: أنّ اقتران عمر بأبي جهل في هذا الخبر يشهد بضد ما ادعاه الخصم، وينادي باشتراكهما في الضلال، وهو كما قال: ولو دل هذا الخبر على فضيلة عمر لدل على فضيلة أبي جهل، لانتظامهما في سلك. والذي يظهر لي أن الخبر المذكور على تقدير صحته ودونها خرط القتاد، لا يدل على جلالة عمر ولا فضيلته، بل الوجه في دعائه الله أن هذين الملعونين لما اشتركا في البذاءة وخبث اللسان، وإهانة أهل الاسلام والسفاهة عليهم، وتساويا في قبح الأخلاق وايذاء الرسول الله الله وأصحابه والاستهزاء بهم، كما يعلم من مطالعة السير، أحب رسول الله الله أن يدخل واحد منهما في ظاهر الاسلام، ليكون في مقابلة الآخر، فقد دل من لا سبقة له، ويسلم المسلمون من تعاونهما واستظهار هما بالوقاحة والسفاهة، ويسلم من شره وفتنته، مع أنهم قد رووا أنّ الله سبحانه أعز الإسلام بعلي الله أيد ون غيره من الصحابة، .... ثم قال: وعن الكسائي في قصص النبياء: مكتوب على ساق العرش: لا إله إلا الله، محمد رسول الله أيدته، ونصرته بعلي.

وفي كتاب المناقب لأبي بكر بن مردويه، ومجتبى الصالحاني، ومنتهى المآرب للقطان الأصفهاني، والتفسير المستخرج من التفاسير الاثني عشر للشيخ الحافظ محمد بن مؤمن الشيرازي: إن هذه الآية (فان حسبك الله هو الذي أيدك بنصره والمؤمنين) نزلت في علي المسيخ، وأنه هو المراد بالمؤمنين. (كتاب الأربعين: ص٣٤٤).

ويقول الشيخ النمازي: وروى من طريقهم عن النبي اللهم أعز الدين بعمر بن الخطاب، فأسلم ولا يدل على مدحه لما نقل من صحيح البخاري كتاب الجهاد قول النبي الله الله يؤيد الدين بالرجل الفاجر). مستدرك سفينة البحار: ج٧ ص٤٢٦.

ندفع فضل من ذكرت، وإن فيهم لرجلاً لو طلب هذا الأمر لم ينازعه فيه أحد، يعني علي بن أبي طالب، فوثب بشير بن سعد من الخزرج، فكان أول من بايعه من الأنصار، وأسيد بن حضير الخزرجي، وبايع الناس حتى جعل الرجل يطفر وسادة سعد بن عبادة، وحتى وطئوا سعداً. وقال عمر: اقتلوا سعداً، قتل الله سعداً (١).

فهذا شاهد واضح على أنّ البيعة إنما دبرّت بليل وبإرهاب، ونتيجة صراعات وأحقاد بين الأوس والخزرج بقيت في نفوس الأنصار، وها هو عمر ينادي اقتلوا سعداً!

\* \* \*

## المتخلفون عن بيعة أبي بكر:

لما فرغ أمير المؤمنين العَلَيْلِ من مواراة رسول الله عكف في مترله منشغلاً بما عهد إليه رسول الله على ولم يبايع الخلافة الغاصبة. واجتمع إليه جماعة من بني هاشم والأصحاب من المهاجرين والأنصار.

وذكر المؤرخون في عداد من تخلّف عن بيعة أبي بكر وتحصّن بدار فاطمة مع علي الكيّلا كلاً من: العباس بن عبد المطلب، وعتبة بن أبي لهب، وسلمان الفارسي، وأبو ذر الغفاري، وعمار بن ياسر، والمقداد بن الأسود، والزبير بن العوام، والبراء بن عازب، وأبي بن كعب، وسعد بن أبي وقاص، وطلحة بن عبيد الله.

قال اليعقوبي: وتخلف عن بيعة أبي بكر قوم من المهاجرين والأنصار ومالوا مع علي بن أبي طالب، منهم العباس بن عبد المطلب، والفضل بن العباس، والزبير بن العوام، وخالد بن سعيد، والمقداد بن عمرو، وسلمان الفارسي، وأبو ذر الغفاري، وعمار بن ياسر، والبراء بن عازب، وأبي ابن كعب.. (٢)، وغيرهم.

١- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٢٣.

٢- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٢٤.

وروى الجوهري عن جرير بن المغيرة: إنّ سلمان والزبير والأنصار كان هواهم أن يبايعوا علياً التَّلِيُّلِينَ (١).

وقد حاول جمع كثير من العامة كتمان تخلف من تخلف عن بيعة أبي بكر لكي يثبتوا إجماع المسلمين على بيعتهم له ورضاهم به، إذ تبتني مشروعية خلافته على الإجماع عندهم، لادعائهم أنّ النبي على قال: (لا تجتمع أمتي على الضلال) (٢)؛ ولذلك قالوا: ما خالف على أبي بكر أحد إلاّ مرتد أو من كان قد ارتد!

والمتتبع في كتب أهل السنة يجدها مشحونة بذكر تخلّف وجوه الأصحاب وعدم رضاهم بالبيعة.

فقد روى البخاري ومسلم والطبري وغيرهم: أنّ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الطّيُّكُم وبني هاشم جميعاً لم يبايعوا أبا بكر في حياة فاطمة (عليها السلام) (٢)، ومعنى هذا أنّهم لم يبايعوا ستة أشهر على رواياتهم التي يذكرونها في تأريخ شهادة فاطمة (عليها السلام).

وقال المقدسي: ولم يبايع على العَلِيُّال أبا بكر ما لم يدفن فاطمة (عليها السلام) (٤).

وقال المسعودي: لما بويع أبو بكر في يوم السقيفة وجددت البيعة له يوم الثلاثاء على العامة، خرج علي التَّلِيُّ فقال: (أفسدت علينا أمورنا ولم تستشر ولم ترع لنا حقاً) ؟! فقال أبو بكر: بلى، ولكني خشيت الفتنة (٥).

أقول: إنّ الخليفة الأول يرد بقوله: (بلي) وهذا يعني أنّه اقرّ بما قاله له أمير المؤمنين التَّكِينُ، ومثله إلا أنّه اعتذر بعذر طريف فقال: (خشيت الفتنة) والعذر كما ترى أيها القارئ الكريم، ومثله بحد الكثير الكثير!! كما في عذر منعهم أحاديث النبي الله بدعوى الحفاظ على القرآن لكي لا تختلط السنّة بالقرآن!

١- السقيفة و فدك: ص٥٤.

٢- وقد ضعف هذا الحديث النووي في شرحه لصحيح مسلم، فقال: (وأما حديث لا تجتمع أمتي على ضلالة فضعيف والله أعلم). شرح مسلم: ج١٢ ص ١٣، وراجع عمدة القاري للعيني: ج١ ص ٥٠.

٣- صحيح البخاري: ج٥ ص٨٢، صحيح مسلم: ج٥ ص٥٥، تأريخ الطبري: ج٣ ص٨٠٨.

٤- وهو الشيخ طاهر بن مطهر المقدسيّ من أعلّام المتقدمين في (البدء والتاريخ) ج٥ ص٢٠ ط الخانجي بمصر: لم يبايع أبا بكر ما لم يدفن فاطمة. هامش شرح إحقاق الحق: ج١٠ ص٤٨٤.

٥- مروج الذهب؛ ج١ ص٤١٤، الإمامة والسياسة: ج١ ص١٢، باختلاف يسير.

فهلاّ ردّ الحق إلى أهله بعد أن أمِنَ من وقوع الفتنة ؟؟

وقال اليعقوبي: وجاء البراء بن عازب، فضرب الباب على بني هاشم، (وقال: يا معشر بني هاشم) بويع أبو بكر. فقال بعضهم: ما كان المسلمون يحدثون حدثاً نغيب عنه، ونحن أولى بمحمد. فقال العباس: فعلوها، ورب الكعبة. وكان المهاجرون والأنصار لا يشكّون في علي، فلما خرجوا من الدار قام الفضل بن العباس، وكان لسان قريش، فقال: يا معشر قريش، إنه ما حقت لكم الخلافة بالتمويه، ونحن أهلها دونكم، وصاحبنا أولى بها منكم. وقام عتبة بن أبي لهب فقال:

ما كنت أحسب أنّ الأمر منصرف عن أول الناس إيمانا وسابقة قا وآخر الناس عهاداً بالنبي ومن من فيه ما فيهم لا يمترون به

عن هاشم ثم منها عن أبي الحسن وأعلم الذالس بالقرآن والسانن حبريل عون له في الغسل والكفن وليس في القوم ما فيه من الحسن

فبعث إليه على فنهاه <sup>(۱)</sup>.

بل إنّ النصوص تدل على وجود الكثير ممن تخلف عن بيعة أبي بكر، وكذلك وجود من عارض البيعة وهمّ بإنزال أبا بكر من منبر رسول الله ﷺ.

روى الشيخ الصدوق في الخصال: عن زيد بن وهب قال: (كان الذين أنكروا على أبي بكر جلوسه في الخلافة وتقدّمه على على بن أبي طالب الكيلا اثني عشر رجلاً من المهاجرين والأنصار وكان من المهاجرين خالد بن سعيد ابن العاص والمقداد بن الأسود وأبي بن كعب وعمار بن ياسر وأبو ذر الغفاري وسلمان الفارسي وعبد الله بن مسعود وبريدة الأسلمي، وكان من الأنصار خزيمة بن ثابت ذو الشهادتين وسهل بن حنيف وأبو أيوب الأنصاري وأبو الهيثم بن التيهان وغيرهم، فلما صعد المنبر تشاوروا بينهم في أمره، فقال بعضهم: هلا نأتيه فنذ خله عن منبر رسول الله الله وقال آخرون: إن فعلتم ذلك أعنتم على أنفسكم وقال الله

١- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٢٤.

عَلَىٰ: ﴿وَلاَ تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ ﴾(١)، ولكن امضوا بنا إلى على بن أبي طالب التَلْكُان نستشيره ونستطلع أمره، فأتوا علياً العَلِيُّ الْ فقالوا: يا أمير المؤمنين، ضيعت نفسك وتركت حقاً أنت أولى به وقد أردنا أن نأتي الرجل فنن زله عن منبر رسول الله على فإنَّ الحق حقك، وأنت أولى بالأمر منه فكرهنا أن نذ زله من دون مشاورتك، فقال لهم على الطَّيْكِيِّ: لو فعلتم ذلك ما كنتم إلا حرباً لهم ولا كنتم إلا كالكحل في العين أو كالملح في الزاد، وقد اتفقت عليه الأمة التاركة لقول نبيها والكاذبة على ربها، ولقد شاورت في ذلك أهل بيتي فأبوا إلا السكوت لما تعلمون من وغر صدور القوم وبغضهم لله على ولأهل بيت نبيه الله الهما وإنهم يطالبون بثارات الجاهلية، والله لو فعلتم ذلك لشهروا سيوفهم مستعدين للحرب والقتال كما فعلوا ذلك حتى قهروين وغلبوين على نفسى ولببوين وقالوا لي: بايع وإلا قتلناك فلم أجد حيلة إلا أن أدفع القوم عن نفسي وذاك أبي ذكرت قول رسول الله على: "يا على، إنَّ القوم نقضوا أمرك واستبدوا بما دونك، وعصوبي فيك. فعليك بالصبر حتى يترل الأمر، ألا وإنّهم سيغدرون بك لا محالة فلا تجعل لهم سبيلاً إلى إذلالك وسفك دمك، فإنّ الأمة ستغدر بك بعدي كذلك أخبرني جبرئيل التكليل عن ربي تبارك وتعالى ... فانطلقوا بأجمعكم إلى الرجل فعرّفوه ما سمعتم من قول رسولكم على ولا تدعوه في الشبهة من أمره ليكون ذلك أوكد للحجة وأبلغ للعذر وأبعد لهم من رسول الله عليه الله الله الله الله الله الله المار القوم حتى أحدقوا بمنبر رسول الله عليه وكان يوم الجمعة ، فلما صعد أبو بكر قاموا وتكلموا ببيانات شافية وافية، فأوّل من تكلم كان خالد بن سعيد بن العاص وقال: اتق الله يا أبا بكر! فقد علمت أنَّ رسول الله ﷺ قال ونحن محتوشوه يوم قريظة، حين فتح الله له وقد قتل على الكَلِيُكُ يومئذٍ عدة من صناديد رجالهم وأولي البأس والنجدة منهم : "يا معاشر المهاجرين والأنصار! إني موصيكم بوصية فاحفظوها، ومودعكم أمرا فاحفظوه، ألا إنَّ على بن أبي طالب الطِّيِّلا أميركم بعدي وخليفتي فيكم، بذلك أوصابي ربي، ألا وإنَّكم إن لم تحفظوا فيه وصيتي وتوازروه وتنصروه اختلفتم في أحكامكم، واضطرب عليكم أمر دينكم، ووليكم شراركم، ألا إنَّ أهل بيتي هم الوارثون لأمري، والعالمون بأمر أمتي من بعدي، اللهم من أطاعهم من أمتى وحفظ فيهم وصيتي فاحشرهم في زمرتي، واجعل لهم نصيباً من مرافقتي،

١- البقرة: ١٩٥.

يدركون به نور الآخرة، اللهم ومن أساء خلافتي في أهل بيتي فأحرمه الجنة التي عرضها كعرض السماء والأرض". فقال له عمر بن الخطاب: أسكت يا خالد! فلست من أهل المشورة ولا ممن يقتدى برأيه، فقال خالد: أسكت يا ابن الخطاب فإنك تنطق عن لسان غيرك، و أيم الله لقد علمت قريش إنك من ألأمها حسباً، وأدناها منصباً، وأخسها قدراً، وأخملها ذكراً، وأقلهم غناء عن الله ورسوله، وإنك لجبان في الحروب، بخيل بالمال، لئيم العنصر، ما لك في قريش من فخر ولا في الحروب من ذكر، وإنك في هذا الأمر بمترلة: ﴿الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ اكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِّنكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴿ فَكَانَ عَاقِبَتَهُمَا لَيْهِمَا فِي النَّارِ خَالِدَيْنِ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاء الظَّالِمِينَ ﴿ ().

فأبلس عمر، وجلس خالد بن سعيد. ثم احتج عليه بقية المهاجرين والأنصار ... قال الصادق النهاد: "فأفحم أبو بكر على المنبر حتى لم يحر جواباً"، ثم قال: وليتكم ولست بخيركم أقيلوني أقيلوني، فقال له عمر بن الخطاب: انزل عنها يا لكع (٢) إذا كنت لا تقوم بحجج قريش أقيلوني أقيلوني، فقال له عمر بن الخطاب: انزل عنها يا لكع (٢) إذا كنت لا تقوم بحجج قريش لم أقمت نفسك هذا المقام ؟ والله لقد هممت أن أخلعك واجعلها في سالم مولي أبي حذيفة. قال: فترل ثم أخذ بيده وانطلق إلى مترله وبقوا ثلاثة أيام لا يدخلون مسجد رسول الله عنه فقد فلما كان في اليوم الرابع جاءهم خالد بن الوليد ومعه ألف رجل فقال لهم: ما جلوسكم فقد طمع فيها والله بنو هاشم ؟ وجاءهم سالم مولي أبي حذيفة ومعه ألف رجل، وجاءهم معاذ بن جلل ومعه ألف رجل، فما زال يجتمع إليهم رجل رجل حتى اجتمع أربعة آلاف رجل، فقال فخرجوا شاهرين بأسيافهم يقدمهم عمر بن الخطاب حتى وقفوا بمسجد رسول الله عنه، فقال عمر: والله يا أصحاب علي لئن ذهب منكم رجل يتكلم بالأمس لنأخذن الذي عمر: والله يا أصحاب علي لئن ذهب منكم رجل يتكلم بالذي تكلم بالأمس لنأخذن الذي غيه عيناه. فقام إليه خالد بن سعيد بن العاص وقال: يا بن صهاك الحبشية، أبأسيافكم تمددوننا مجمعكم تفزعوننا، والله إن أسيافنا أحد من أسيافكم وإنّا لأكثر منكم وإن كنا قليلين لأنّ حجة الله فينا، والله لولا أي أعلم أنّ طاعة الله ورسوله وطاعة إمامي أولى بي لشهرت سيفي وجاهدتكم في الله إلى أن أبلي عذري. فقال أمير المؤمنين: "إجلس يا خالد فقد عرف الله لك مقامك وشكر لك سعيك"، فحلس وقام إليه سلمان الفارسي فقال: الله أكبر؛ الله أكبر؛ الله أكبر؛ الله أكبر؛ الله أكبر؛ الله أكبر؛ الله معت

١- الحشر: ١٦ – ١٧.

٢- اللكع: اللئيم والعبد الأحمق.

رسول الله عمي جالس في مسجدي مع الله الله عمي جالس في مسجدي مع الله عمي جالس في مسجدي مع الفر من أصحابه إذ تكبسه جماعة من كلاب أصحاب النار يريدون قتله وقتل من معه"، فلست أشك إلا وأنكم هم.

فهم به عمر بن الخطاب فوثب إليه أمير المؤمنين السَّيِّ وأخذ بمجامع ثوبه ثم جلد به الأرض ثم قال: "يا بن صهاك الحبشية، لولا كتاب من الله سبق وعهد من رسول الله تقدّم لأريتك أينا أضعف ناصراً وأقل عدداً". ثم التفت إلى أصحابه فقال: "انصرفوا رحمكم الله، فوالله لا دخلت المسجد إلا كما دخل أخواي موسى وهارون، إذ قال له أصحابه ففاذْهَبْ أنت وَرَبُّكَ فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ (۱)، والله لا دخلته إلا لزيارة رسول الله أو لقضية أقضيها فإنه لا يجوز بحجة أقامها رسول الله أن يترك الناس في حيرة) (۱).

وكان فيمن تخلّف عن بيعة أبي بكر أبو سفيان بن حرب، وقال: أرضيتم يا بني عبد مناف أن يلي هذا الأمر عليكم غيركم؟ وقال لعلي بن أبي طالب: امدد يدك أبايعك، وعلي معه قصى، وقال (٣):

بني هاشم لا تطمعوا الناس فيكم فم الأم ر إلا فيكم وإلي كم أب ما حسن فاشدد بها كف حازم وإن امرأ يرمى قصى وراءه

ولا سيما تيم بن مرّة أو عدي ولي س لها إلا أبو حسن علي فإنك بالأمر الذي يرتجى ملي عزيز الحمى والناس من غالب قصي

ويروي ابن أبي الحديد في شرحه لنهج البلاغة: فقال علي لأبي سفيان: (إنك تريد أمراً لسنا من أصحابه، وقد عهد إلي رسول الله عهداً فإنا عليه)، فتركه أبو سفيان وعدل إلى العباس بن عبد المطلب في مترله، فقال: يا أبا الفضل، أنت أحق بميراث ابن أخيك، امدد يدك

١ - المائدة ٢٤

٢- الخصال - للشيخ الصدوق: ص ٢٦، الاحتجاج: ج١ ص ٩٧، باختلاف في التفاصيل بين المصدرين.

٣- تاريخ اليعقوبي ج٢ ص١٢٤.

لأبايعك، فلا يختلف عليك الناس بعد بيعتي إياك. فضحك العباس، وقال: يا أبا سفيان، يدفعها علي ويطلبها العباس! فرجع أبو سفيان خائباً (١).

## ندم البعض وإعلان البيعة لعلي الطِّيِّكُمِّ:

روى ابن أبي الحديد عن الزبير بن بكار: (لما بويع أبو بكر واستقر أمره، ندم قوم كثير من الأنصار على بيعته، ولام بعضهم بعضاً، وذكروا علي بن أبي طالب، وهتفوا باسمه، وإنه في داره لم يخرج إليهم، وجزع لذلك المهاجرون، وكثر في ذلك الكلام) (٢).

وليعلم القارئ الكريم أنّ مجرّد الندم ورفض البيعة باللسان بلا موقف عملي لا يجدي نفعاً ولا يرجع حقاً، فما الفائدة من ندمهم وهم يتخاذلون عن النصرة، وقد أثبت تخاذلهم أمير المؤمنين العَلِيني عندما أمتحنهم وكشف عن التخاذل والجبن الذي حوته تلك القلوب التي طالما كانت تميل لعلي العَلِيني لكونه لا يحيد عنه منصف، إلا أنها تتخاذل عن نصرته، بل وتقف ضده!

روى ابن شهر آشوب: عن أبي بصير، عن أبي جعفر، قال: (جاء المهاجرون والأنصار وغيرهم بعد النبي الله إلى على الكليل فقالوا: أنت والله أمير المؤمنين وأنت والله أحق الناس وأولاهم بعد النبي الله هلم يدك نبايعك فوالله لنموتن قدامك. فقال على الكلي ال كنتم صادقين فاغدوا على محلقين، فحلق على وحلق سلمان وحلق المقداد وحلق أبو ذر ولم يحلق غيرهم، ثم انصرفوا فجاؤوا مرة أخرى، بعد ذلك فقالوا له مثل قولهم الأول وأجابهم مثله، وما حلق إلا هؤلاء الثلاثة) (٢).

وفي رواية أنَّ علي بن أبي طالب التَّلِيَّالُا احتج على القوم وراح يدور عليهم في بيوتهم مع بنت الرسول وبضعته فاطمة (عليها السلام) وابنيها الحسن والحسين (عليهما السلام).

قال سلمان: (فلما كان الليل حمل علي فاطمة على حمار وأخذ بيد ابنيه الحسن والحسين عليهما السلام، فلم يدع أحداً من أهل بدر من المهاجرين ولا من الأنصار إلا أتى مترله وذكر

١- شرح نهج البلاغة: ج٦ ص١٨.

٢- شرح نهج البلاغة: ج٦ ص٢٣.

٣- مناقب آل أبي طالب ج٢ ص٣٧٤.

حقّه ودعاه إلى نصرته، فما استجاب له من جميعهم إلا أربعة وأربعون رجلاً، فأمرهم أن يصبحوا بكرة محلقين رؤوسهم معهم سلاحهم وقد بايعوه على الموت، فأصبح ولم يوافه منهم أحد غير أربعة. قلت لسلمان: من الأربعة ؟ قال: أنا وأبو ذر والمقداد والزبير بن العوّام) (١).

وفي رواية ابن قتيبة: (خرج علي الكلي يحمل فاطمة بنت رسول الله على دابة ليلاً يدور [بما] في مجالس الأنصار تسألهم النصرة، فكانوا يقولون: يا بنت رسول الله! قد مضت بيعتنا لهذا الرجل، ولو أن زوجك وابن عمك سبق إلينا قبل أبي بكر ما عدلنا به ....! فيقول علي الكليك: أفكنت أدع رسول الله علي في بيته لم أدفنه وأخرج أنازع الناس سلطانه ....؟

فقالت فاطمة (عليها السلام): ما صنع أبو الحسن إلا ما كان ينبغي له وقد صنعوا ما الله حسيبهم وطالبهم) (٢).

وهذا يدل على عظم التخاذل عن نصرة علي بن أبي طالب الطَّكِيلاً، وهكذا استمر التخاذل حتى قال الطَّكِيلاً وقد مرّ بصيرة حضيرة تتخذ من أغصان الشجر والأحجار للبقر والغنم فيها قرابة ثلاثين شاة: (والله لو أن لي رجالاً ينصحون لله عز وجل ولرسوله بعدد هذه الشياه لأزلت أبن أكلة الذبان عن ملكه) (٣). ويقصد بذلك معاوية بن أبي سفيان.

وبقيت الأمة متخاذلة عن آل محمد ﷺ، وها هي اليوم تتخاذل عن نصرة قائم آل محمد الطَّلِيِّلِيِّ، إلاَّ أنَّ وعد الله الصادق؛ وهو القائم الطِّلِيِّلِيِّ سيملأها قسطاً وعدلاً رغم انوف الظالمين.

قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِ ن بَعْ لِهِ اللهِ لَكُورِ أَنَّ الْلَّأُونِ مَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ (٤). الصَّالِحُونَ ﴾ (٤).

\* \* \*

١- الاحتجاج: ج١ ص١٠٧.

٢- الإمامة والسياسة: ج١ ص١٩.

٣- الكافي: ج٨ ص٣٣.

**٤-** الأنبياء: ١٠٥.

## الفصل الثاني:

#### سياسات خلافة السقيفة

لقد اتبع أبو بكر سياسات لكي يكسب الجولة، و يبقي على كرسي الخلافة التي غصبها من صاحبها الشرعي، وسأتعرّض لبعض لهذه السياسات التي سار عليها أبو بكر ورفيقه الناصح له عمر بن الخطاب ويتبعهما حزبهما الرافض لعلي بن أبي طالب العَلِيُّالِاً.

ومن أولويات هذه السياسة الوقوف بوجه علي التَكِيُّلُ وفاطمة، وسلب ما في أيديهما، كما سيأتينا ذلك مفصلاً، وسأعرض الآن بإيجاز بعض تلك السياسات.

## أولاً: القضاء على الجماعات المؤمنة ببيعة على الكيلالاً.

حارب أبو بكر هذه الجماعات باسم الردّة، وقد قسا عليهم ونكل بمم أشد تنكيل، لكي يكونوا عبرة لغيرهم ممن يحاول نصرة علي الكيلا، فأرسل خالد بن الوليد إلى مالك بن نويرة وعشيرته الذي امتنع من دفع الزكاة للخلافة الغاصبة، لكونه يعلم أن وصي رسول الله هو علي بن أبي طالب الكيلا، فقد شهد ابن نويرة حجة الوداع وكان من المبايعين لعلي بن أبي طالب الكيلا، وكونه أولى الناس بأنفسهم كما كان النبي المحكم الكيلا كذلك.

فأرسل الخليفة خالد بن الوليد باسم الدين وكونه خليفة رسول الله على لتصفية الرموز المؤيدة لعلي بن أبي طالب الرافضة للحكومة الغاصبة التي تسلطت على رقاب المسلمين بالشورى والسقيفة.

وحكمت السلطة بارتداد مالك بن نويرة، إلا أنّ الباحث يقف هنا متحيراً، أليس من المفروض أن يرسل أبو بكر لمالك بن نويرة، ويستعلم منه الحال ويلقي الحجّة عليه، قبل إرسال الجيش لقتاله ؟! ثم إن كان مالك مرتداً فما ذنب عشيرته التي فيها الشيوخ والشباب والنساء والأطفال أفهل كل هؤلاء مرتدون ؟!

فكيف ينفذ فيهم القتل ؟

ثم إذا أُبيح لخالد قتل مالك بن نويرة وجماعة من عشيرته، هل يُباح له أن يرتكب جريمة بشعة وفاحشة لا يرضاها خائن فاسد فضلاً عن مسلم له أدبى غيرة وشرف، فعمد خالد لزوجة مالك بن نويرة بعد أن قتل زوجها فدخل بما وهي في العدّة ؟! وهذه فضيحة للخليفة ولرسوله الذي أرسله.

وهكذا جاءت تصفية مالك بن نويرة وعشيرته لكونه مرتداً لا يطيع أوامر الخليفة أبي بكر، فجاء خالد ماكراً ونزل ضيفاً عند مالك بن نويرة ثم غدر به.

ومن الطبيعي أن يتعامل أبو بكر مع خالد، بكل لين ولم يسمعه توبيخاً؛ إذ هو من يعينه على ثبوت الخلافة له والانتقام من المناوئين كما أمره فيما بعد بأن يقتل علياً في التشهد، إلاّ أنه أدرك خطورة الأمر وعدم صلاحه فصاح وهو في صلاته قبل التشهد: (لا يفعلن خالد ما أمرته به) (١).

# ثانياً: تجريد وعزل بني هاشم.

عمد لتجريد بني هاشم ومن كان على نهجهم، ومن يحتمل من إعانتهم من الإمارة والسلطة، في الوقت الذي قرّب الخليفة ألدّ أعداء بني هاشم وخصومهم، أمثال: خالد بن الوليد، وعمرو بن العاص، والمغيرة بن شعبة، ومروان بن الحكم وبني أمية على العموم. وجعل بني هاشم ومن والاهم تحت الرقابة التامة.

### ثالثاً: سياسة الترغيب.

لقد حاول الخلفاء خداع العباس بن عبد المطلب، وذلك بإشراكه في الخلافة، وجعلهم له نصيباً منها، وكان الهدف من وراء ذلك أن يجبروا غيره بعد مبايعته لهم، وليفردوا علياً التَلْكُلاً، إلاّ أنّهم بائوا بالفشل الذريع، في الوقت نفسه نجد أن هذه السياسة نجحت مع البعض الآخر.

قال اليعقوبي: فأرسل أبو بكر إلى عمر بن الخطاب وأبي عبيدة بن الجراح والمغيرة بن شعبة، فقال: ما الرأي ؟ قالوا: الرأي أن تلقى العباس بن عبد المطلب، فتجعل له في هذا الأمر نصيباً

١- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١٧ ص٢٢٢.

يكون له ولعقبه من بعده، فتقطعون به ناحية علي بن أبي طالب حجة لكم على علي، إذا مال معكم، فانطلق أبو بكر وعمر وأبو عبيدة بن الجراح والمغيرة حتى دخلوا على العباس ليلاً، فحمد أبو بكر الله وأثنى عليه، ثم قال: إنّ الله بعث محمداً نبياً وللمؤمنين ولياً، فمن عليهم بكونه بين أظهرهم، حتى اختار له ما عنده، فخلى على الناس أمورا ليختاروا لأنفسهم في مصلحتهم مشفقين، فاختاروني عليهم والياً ولأمورهم راعياً، فوليت ذلك، وما أخاف بعون الله وتشديده وهنا، ولا حيرة، ولا جبناً، وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت، وإليه أنيب، وما انفك يبلغني عن طاعن يقول الخلاف على عامة المسلمين، يتخذكم لجأ، فتكون حصنه المنيع وخطبه البديع. فإمّا دخلتم مع الناس فيما اجتمعوا عليه، وإمّا صرفتموهم عما مالوا إليه، ولقد جئناك ونحن نريد أن لك في هذا الأمر نصيباً يكون لك، ويكون لمن بعدك من عقبك إذ كنت عم رسول الله، وإن كان الناس قد رأوا مكانك ومكان صاحبك .... عنكم، وعلى رسلكم بني هاشم، فإنّ رسول الله منا ومنكم.

فقال عمر بن الخطاب: إي والله وأخرى، إنا لم نأتكم لحاجة إليكم، ولكن كرهاً أن يكون الطعن فيما اجتمع عليه المسلمون منكم، فيتفاقم الخطب بكم وبهم، فانظروا لأنفسكم.

فحمد العباس الله وأثنى عليه وقال: إنّ الله بعث محمداً كما وصفت نبياً وللمؤمنين ولياً، فمن على أمته به، حتى قبضه الله إليه، واختار له ما عنده، فخلى على المسلمين أمورهم ليختاروا لأنفسهم مصيبين الحق، لا مائلين بزيغ الهوى، فإن كنت برسول الله فحقاً أخذت، وإن كنت بالمؤمنين فنحن منهم، فما تقدمنا في أمرك فرضاً، ولا حللنا وسطاً، ولا برحنا سخطاً، وإن كان هذا الأمر إنما وجب لك بالمؤمنين، فما وجب إذ كنا كارهين. ما أبعد قولك من أنهم طعنوا عليك من قولك إنهم اختاروك ومالوا إليك، وما أبعد تسميتك بخليفة رسول الله من قولك خلى على الناس أمورهم ليختاروا فاختاروك، فأمّا ما قلت إنك تجعله لي، فإن كان حقاً للمؤمنين، فليس لك أن تحكم فيه، وإن كان لنا فلم نرض ببعضه دون بعض، وعلى رسلك، فإنّ رسول الله من شجرة نحن أغصانها وأنتم جيرانها. فخرجوا من عنده (١).

١- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٢٤.

أقول: إنّ المتبع لسير الأحداث التاريخية يجد أنّ لهذا النوع من السياسة كبير الأثر في حرف الحق عن أهله، فقد روى السيوطي عن مجاهد: أنّ أبا بكر قال في خطبته: إني لأرجو أن تشبعوا من الجبن والزيت (١).

وخاطب الأنصار بعد خطبة الزهراء (عليها السلام) بقوله: (.... فاغدوا على أعطياتكم) (<sup>٢)</sup>.

وروي: (فلما اجتمع الناس على أبي بكر قسم بين الناس قسماً، فبعث إلى عجوز من بني عدي بن النجار [قسمها] مع زيد بن ثابت، فقالت: ما هذا؟ قال: قسم قسمه أبو بكر للنساء؟ فقالت: أتراشونني عن ديني ؟ فقالوا: لا، فقالت: أتخافون أن أدع ما أنا عليه ؟ فقالوا: لا، فقالت: والله لا آخذ منه شيئا أبداً) (٣).

وإذا كانت هذه المرأة لم تقبل رشا أبي بكر، فإن هناك من كان يقبل الرشا. فقد جاء أبو سفيان وفي يده بعض أموال السعاية إلى المدينة، وسمع نبأ تولي أبي بكر للخلافة، فرفع عقيرته قائلاً: إني لأرى عجاجة لا يطفئها إلا الدم، فكلم عمر أبا بكر، فقال: إن أبا سفيان قد قدم وإنّا لا نأمن شرّه، فدفع له ما في يده، فتركه ورضي!! (٤).

## رابعاً: مؤامرتهم لقتل أمير المؤمنين التَلْيُهُمْ.

قال ابن عباس: (ثم إنهم تآمروا وتذاكروا فقالوا: لا يستقيم لنا أمر ما دام هذا الرجل حياً فقال أبو بكر: من لنا بقتله ؟ فقال عمر: خالد بن الوليد فأرسلا إليه فقالا: يا خالد، ما رأيك في أمر نحملك عليه ؟ قال: احملاني على ما شئتما، فوالله إن حملتماني على قتل ابن أبي طالب لفعلت. فقالا: والله ما نريد غيره. قال: فإني له فقال أبو بكر: إذا قمنا في الصلاة صلاة الفحر فقم إلى جانبه ومعك السيف. فإذا سلمت فاضرب عنقه. قال: نعم. فافترقوا على ذلك. ندامة أبي بكر عند إجراء المؤامرة ثم إن أبا بكر تفكّر فيما أمر به من قتل علي الطَيْكُ وعرف أنه إن فعل ذلك وقعت حرب شديدة وبلاء طويل، فندم على ما أمره به. فلم ينم ليلته تلك حتى

١- كنز العمال: ج٥ ص٦٤٠.

٢- دلائل الإمامة: ص١٢٤.

٣- السقيفة وفدك: ص٥١، شرح ابن أبي الحديد: ج٢ ص٥٣.

٤- السقيفة وفدك: ص٣٩.

أصبح ثم أتى المسجد وقد أقيمت الصلاة. فتقدّم فصلى بالناس مفكراً لا يدري ما يقول. وأقبل خالد بن الوليد متقلداً بالسيف حتى قام إلى جانب علي التينين، وقد فطن علي التينين ببعض ذلك. فلما فرغ أبو بكر من تشهده صاح قبل أن يسلم: يا خالد لا تفعل ما أمرتك، فإن فعلت قتلتك، ثم سلم عن يمينه وشماله.... فوثب علي التينين فأخذ بتلابيب خالد وانتزع السيف من يده، ثم صرعه وجلس على صدره وأخذ سيفه ليقتله، واجتمع عليه أهل المسجد ليخلصوا خالداً فما قدروا عليه. فقال العباس: حلفوه بحق القبر "لما كففت". فحلفوه بالقبر فتركه، وقام فانطلق إلى مترله. وجاء الزبير والعباس وأبو ذر والمقداد وبنو هاشم، واخترطوا السيوف وقالوا: "والله لا تنتهون حتى يتكلم ويفعل" واختلف الناس وماجوا واضطربوا، وخرجت نسوة بني هاشم فصرخن وقلن: يا أعداء الله، ما أسرع ما أبديتم العداوة لرسول الله وأهل بيته لطالما أردتم هذا من رسول الله الله عنه، فقتلتم ابنته بالأمس، ثم أنتم وأهل بيته لطالما أردتم هذا من رسول الله الله وصيه وأبا ولده ؟ كذبتم ورب الكعبة. ما كنتم تريدون اليوم أن تقتلوا أخاه وابن عمه ووصيه وأبا ولده ؟ كذبتم ورب الكعبة. ما كنتم تصلون إلى قتله) (1).

## خامساً: الإدلاء بالخلافة لرفيق الدرب عمر بن الخطاب.

وفي ختام هذه السياسات أدلى بالخلافة لعمر بن الخطاب وأقعده على كرسي الخلافة، كما اقعده عليه عمر بن الخطاب وجاهد وناضل من أجل أبي بكر.

عمر الذي كان الحافظ لأسرار أبي بكر والذي سيتمم ما بدأ به أبو بكر فيشيد اسمه من بعده ويقوي أعوانه، والذي يسير بسيرة الخليفة الأول ويبعد علياً وآل علي عن السلطة وكرسى الخلافة وغيرها من المسؤليات الأخرى.

وقد أشار أمير المؤمنين التكي إلى هذه الحقيقة عندما قال لعمر: (احلب حلباً لك شطره، والله ما حرصك على إمارته اليوم إلا ليؤمرك غداً،..) (٢).

\* \* \*

١- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص٣٩٤.

٢- تاريخ البلاذري: ج١ ص٥٨٧.

#### الفصل الثالث:

### هجوم القوم على بيت الوحي

جلس أمير المؤمنين الكيلا في بيته بعد انقلاب الأمة على وصية نبيها، واشتغل بجمع القرآن، كما أوصاه النبي الله وكان الزبير والمقداد يختلفان في جماعة من الناس إلى علي الكيلا فيتشاورون ويتراجعون أمورهم، وذلك تأييداً منهم لخليفة النبي الشرعي علي بن أبي طالب الكيلا الذي سلبت السقيفة حقّه، وتحصّنوا في بيته ولم يجلسوا في بيوتهم بسبب انتساب هذا البيت إلى النبي وعلو مقام أهله عنده الله ، فهم أقرب وأحب الناس إليه، كما أنهم كانوا يعتقدون بالحصانة التي أعطاها النبي الله البيت على وفاطمة (عليهما السلام).

وهذا يدل على أنهم لم يكونوا في صدد الوقوف المسلح ضد الخليفة الغاصب؛ لأسباب تعود إلى ضرورة حفظ الإسلام؛ حيث التخاذل الذي حيّم على الأمة ونكوصها عن نصرتها وبيعتها التي أعطتها بكل رغبة إلى على بن أبي طالب العَيْنُ في يوم الغدير، مما جعل علياً العَيْنُ يده جذّاء مقطوعة.

ومن هنا قرّر أمير المؤمنين الطّيّلاً ترك الثورة المسلحة إلا مع وجود القدرة على ذلك، ومن هنا التجأ أمير المؤمنين الطّيّلاً على تجنيد الرأي العام ضد أبي بكر وبيان أحقيته بالخلافة وكونه خليفة النبي الشرعي.

ولقد لخص أمير المؤمنين التَّكِيُّ موقفه من الخلافة الجديدة في خطبته الشقشقية، حيث قال: (أما والله لقد تقمصها فلان وإنه ليعلم أن محلي منها محل القطب من الرحى، ينحدر عني السيل ولا يرقى إلي الطير، فسدلت دونها ثوباً وطويت عنها كشحاً، وطفقت أرتأي بين أن أصول بيد جذاء أو أصبر على طخية عمياء يهرم فيها الكبير، ويشيب فيها الصغير، ويكدح فيها مؤمن حتى يلقى ربه، فرأيت أنّ الصبر على هاتا أحجى فصبرت وفي العين قذى وفي الحلق شجا أرى تراثى غباً) (۱).

<sup>1-</sup> نهج البلاغة بشرح محمد عبده: ج ١ ص ٣٠. وإليك شرحه لما قاله أمير المؤمنين المسرد، قال: الضمير يرجع إلى المخلافة. وفلان كناية عن الخليفة الأول أبي بكر رضي الله عنه تمثيل لسمو قدره كرم الله وجهه وقربه من مهبط الوحي

فكانت بيعة الناس لا قيمة لها عند عمر بن الخطاب إلا أن يبايع على بن أبي طالب العَلَيْلاً، وما ذلك إلاّ لمعرفته بأحقية على التَلْكِيُّلاً؛ إذ لو بقى على التَلْكِيُّلاّ لم يبايع لكانت بيعة الناس لا قيمة لها، ولم يتصور الذين تحصنوا في بيت على وفاطمة عليهما السلام شدّة الجرأة من الخلافة على أهل هذا البيت وعدم احترامه بل وهتكه، وعرفوا ذلك بعد أن رأوا جموعاً من الرعاع يتقدّمهم عمر بن الخطاب يحيطون ببيت على وفاطمة (عليهما السلام)، ويريدون اقتحام الدار بالقوة و بأيدي البعض منهم قبس من نار.

وإلى القارئ الكريم نصوص بعض من نقل الواقعة، وليس كما يتوهم البعض من المغرضين بأنَّ قضية حرق باب فاطمة (عليها السلام) أسطورة أتى بما الشيعة لا نصيب لها من الحقيقة، فهذا يدل على جهل صاحب هذا التوهم بكتب التاريخ التي روت الواقعة، وانكشاف أغراضه التي تكمن في نفسه؛ إذ كيف يمكن إنكار حدث كبير حدث في التاريخ بعد وفاة النبي الله ورواه الكثير من المؤرخين، فقد روي في مصادر السنة والشيعة، نعم بعض المؤرخين أعرضوا عن ذكر هذا الحدث الهام خوفاً ورهبة أو تزلَّفاً وطمعاً.

والذين نقلوا الواقعة ينقسمون إلى قسمين:

منهم من اقتصر على ما دار بين على وبين الخلافة الغاصبة من احتجاجات وتهديدات. ومنهم من أزاح الستار عمّا قام به عمر بن الخطاب من أخذ البيعة بالعنف حتى انتهى الأمر إلى إحراق الباب وكسره وما تلاه من حوادث صبتها الخلافة الغاصبة على بيت الوحى.

و إليكم بعضاً من تلك النصوص:

وأن ما يصل إلى غيره من فيض الفضل فإنما يتدفق من حوضه ثم ينحدر عن مقامه العالي فيصيب منه من شاء الله وعلى ذلك قوله ولا يرقى الخ غير أن الثانية أبلغ من الأولى في الدلالة على الرفعة فسدلت الخ كناية عن غض نظره عنها. وسدل الثوب أرخاه. وطوى عنها كشحا مال عنها. وهو مثل لأن من جاع فقد طوى كشحه ومن شبع فقد ملأه فهو قد جاع عن الخلافة أي ما لم يلتقمها. وطفقت الخ بيان لعلة الاغضاء. والجذاء بالجيم والذال المعجمة والدال المهملة، وبالحاء المهملة مع الذال المعجمة بمعنى المقطوعة ويقولون رحم جذاء أي لم توصل وسن جذاء أي متهتمة، والمراد هنا ليس ما يؤيدها كأنه قال تفكرت في الأمر فوجدت الصبر أولى فسدلت دونها ثوبا وطويت عنها كشحا. طخية بطاء فخاء بعدها ياء ويثلث أولها أي ظلمة. ونسبة العمى إليها مجاز عقلي. وإنما يعمى القائمون فيها إذ لا يهتدون إلى الحق و هو تأكيد لظلام الحال واسودادها. يكدح يسعى سعى المجهود. أحجى ألزم من حجي به كرضي أولع به ولزمه ومنه هو حجى بكذا أي جدير وما أحجاه، وأحج به أي أخلق به ِ وأصله من الحجا بمعنى العقل فهو أحجى أي أقرب إلى العقل . وهاتا بمعنى هذه أي رأى الصبر على هذه الحالة التي وصفها أولى بالعقل من الصولة بلا نصير. الشجا ما اعترض في الحق من عظم ونحوه. والتراث الميراث.

### الواقعة برواية ابن قتيبة:

قال ابن قتيبة: (وإنَّ أبا بكر رضى الله عنه تفقد قوماً تخلفوا عن بيعته عند على كرَّم الله وجهه، فبعث إليهم عمر، فجاء فناداهم وهم في دار على، فأبوا أن يخرجوا فدعا بالحطب وقال: والذي نفس عمر بيده. لتحرجن أو لأحرقنها على من فيها، فقيل له يا أبا حفص. إنَّ فيها فاطمة ؟ فقال وإن، فخرجوا فبايعوا إلاّ علياً فإنه زعم أنه قال: "حلفت أن لا أخرج ولا أضع ثوبي على عاتقى حتى أجمع القرآن"، فوقفت فاطمة رضى الله عنها على بابحا، فقالت: "لا عهد لي بقوم حضروا أسوأ محضر منكم، تركتم رسول الله صلى الله عليه وسلم جنازة بين أيدينا، وقطعتم أمركم بينكم، لم تستأمرونا، ولم تردّوا لنا حقاً". فأتى عمر أبا بكر، فقال له: ألا تأخذ هذا المتخلف عنك بالبيعة ؟ فقال أبو بكر لقنفذ وهو مولى له: اذهب فادع لي علياً، قال فذهب إلى على فقال له: ما حاجتك ؟ فقال يدعوك خليفة رسول الله، فقال على: "لسريع ما كذبتم على رسول الله". فرجع فأبلغ الرسالة، قال: فبكى أبو بكر طويلاً. فقال عمر الثانية: لا تمهل هذا المتخلف عنك بالبيعة ، فقال أبو بكر رضي الله عنه لقنفذ: عد إليه، فقل له: خليفة رسول الله يدعوك لتبايع، فجاءه قنفذ، فأدى ما أمر به، فرفع على صوته فقال: "سبحان الله ؟ لقد ادعى ما لبس له"، فرجع قنفذ، فأبلغ الرسالة، فبكى أبو بكر طويلاً، ثم قام عمر، فمشى معه جماعة، حتى أتوا باب فاطمة، فدقوا الباب، فلما سمعت أصواتهم نادت بأعلى صوتها: "يا أبت يا رسول الله، ماذا لقينا بعدك من ابن الخطاب وابن أبي قحافة"!!، فلما سمع القوم صوتها وبكاءها، انصرفوا باكين، وكادت قلوبهم تنصدع، وأكبادهم تنفطر، وبقى عمر ومعه قوم، فأخرجوا علياً، فمضوا به إلى أبي بكر، فقالوا له: بايع، فقال: "إن أنا لم أفعل فمه ؟" قالوا: إذاً والله الذي لا إله إلا هو نضرب عنقك، فقال: "إذاً تقتلون عبد الله وأخا رسوله"، قال عمر: أمّا عبد الله فنعم ، وأمّا أخو رسوله فلا، وأبو بكر ساكت لا يتكلم، فقال له عمر: ألا تأمر فيه بأمرك ؟ فقال: لا أكرهه على شيء ما كانت فاطمة إلى جنبه، فلحق على بقبر رسول الله صلى الله عليه وسلم يصيح ويبكي، وينادي: "يا بن أم إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني") 🗥.

١- الإمامة والسياسة بتحقيق الزيني: ج١ ص ١٩.

### الواقعة برواية اليعقوبي:

(وبلغ أبا بكر وعمر أنّ جماعة من المهاجرين والأنصار قد اجتمعوا مع علي بن أبي طالب في مترل فاطمة بنت رسول الله، فأتوا في جماعة حتى هجموا الدار، وخرج علي ومعه السيف<sup>(۱)</sup>، فلقيه عمر، فصارعه عمر فصرعه، وكسر سيفه، ودخلوا الدار فخرجت فاطمة فقالت: "والله لتخرجن أو لأكشفن شعري ولاعجن إلى الله"! فخرجوا وخرج من كان في الدار وأقام القوم أياماً. ثم جعل الواحد بعد الواحد يبايع، ولم يبايع علي إلا بعد ستة أشهر وقيل أربعين يوماً) (۱).

### الواقعة برواية البلاذري:

قال: حدثني بكر بن الهيثم، قال: حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، قال: (بعث أبو بكر عمر بن الخطاب إلى علي الطَّيِّلِ حين قعد عن بيعته وقال إثنني به بأعنف العنف، فلما أتاه حرى بينهما كلام فقال له علي الطَّيِّلِ: احلب حلباً لك شطره، والله ما حرصك على إمارته اليوم إلا ليؤمرك غداً، وما تنفس [ننفس] على أبي بكر هذا الأمر لكنا أنكرنا ترككم مشاورتنا، وقلنا: إنّ لنا حقاً لا تجهلونه، ثم أتى فبايعه) ".

وقد روى البلاذري عن المدائني، عن مسلمة بن محارب، عن سليمان التيمي، عن أبي عون أن أبا بكر أرسل إلى على الطّيّل يريده على البيعة فلم يبايع، فجاء عمر ومعه قبس فلقيته فاطمة (عليها السلام) على الباب فقالت: (يا ابن الخطاب، أتراك محرقاً عليّ بأبي) ؟! قال: نعم، وذلك أقوى فيما جاء به أبوك (٤).

١- سيأتي التعليق على هذه العبارة في الإضاءة الرابعة بعد عرض روايات الواقعة فانتظر.

٢- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٢٦.

٣- تاريخ البلاذري: ج١ ص٥٨٧.

٤- تاريخ البلاذري: ج١ ص٨٦٥.

### الواقعة برواية الطبري:

قال: (أتى عمر بن الخطاب، مترل علي وفيه طلحة والزبير ورجال من المهاجرين فقال: والله لأحرقن عليكم أو لتخرجن إلى البيعة فخرج عليه الزبير، مصلتاً بالسيف فعثر فسقط السيف من يده فوثبوا عليه فأخذوه) (١).

### الواقعة برواية ابن عبد ربه في العقد الفريد:

قال تحت عنوان (الذين تخلّفوا عن بيعة أبي بكر): (علي والعباس، والزبير، وسعد بن عبادة، فأمّا علي والعباس والزبير فقعدوا في بيت فاطمة حيث بعث إليهم أبو بكر عمر بن الخطاب ليُخرجهم من بيت فاطمة، وقال له: إن أبوا فقاتلهم، فأقبل بقبس من نار على أن يضرم عليهم الدار فلقيته فاطمة، فقالت: يا ابن الخطاب، أجئت لتحرق دارنا ؟ قال: نعم أو تدخلوا فيما دخلت فيه الأُمّة) (٢).

### الواقعة برواية ابن عبد البر في الاستيعاب:

قال: حدّثنا محمد بن أحمد، حدثنا محمد بن أيّوب، حدّثنا أحمد بن عمرو البزاز، حدّثنا أحمد بن يحيى، حدّثنا محمد بن نسير، حدّثنا عبد الله بن عمر، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، إنّ عليّاً والزبير كانا حين بُويع لأبي بكر يدخلان على فاطمة فيشاورانها ويتراجعان في أمرهم، فبلغ ذلك عمر، فدخل عليها عمر، فقال: يا بنت رسول الله، ما كان من الخلق أحد أحبّ إلينا من أبيك، وما أحد أحبّ إلينا بعده منك، ولقد بلغني أنّ هؤلاء النفر يدخلون عليك، ولئن بلغني لأفعلنّ ولأفعلنّ. ثمّ حرج وجاءوها. فقالت لهم: (إنّ عمر قد جاءين وحلف لئن عدتم ليفعلنّ، وأيم الله ليفين بحا) (١).

١- تاريخ الطبري: ج٢ ص٤٤٣.

٢- العقد الفريد: ج٤ ص٢٥٩.

٣- الاستيعاب: ج٣ ص٩٧٥.

أضواء على النصوص المتقدّمة:

## الإضاءة الأولى: إصرار عمر على أخذ البيعة من علي التَلْكُلا

(كان عمر يصر على أخذ البيعة من علي بن أبي طالب السَّلِيَّلاً، ولا يرى بيعة غيره من المسلمين ومن بني هاشم تسد بيعته، فلقد جاء في الإمامة والسياسة كما تقدم: "فأتى عمر أبا بكر، فقال له: ألا تأخذ هذا المتخلف عنك بالبيعة ؟ .... فقال عمر الثانية: لا تمهل هذا المتخلف عنك بالبيعة ، ... ثم قام عمر، فمشى معه جماعة، حتى أتوا باب فاطمة، ....".

فكان عمر يعتبر الجميع رعاع كما يسميهم هو، لذا قال لأبي بكر كما يروي سلمان رضوان الله عليه : أرسل إلى علي فليبايع، فإنا لسنا في شيء حتى يبايع، ولو قد بايع أمنّاه)(١).

وفي رواية أخرى ذكرها المفيد: (قال له عمر: يا هذا لم تصنع شيئاً ما لم يبايعك على فابعث إليه حتى يأتيك فيبايعك، قال: فبعث قنفذاً، فقال له: أجب خليفة رسول الله هي، قال على النسخ: لأسرع ما كذبتم على رسول الله هي ما خلف رسول الله هي أحداً غيري، فرجع قنفذ وأخبر أبا بكر بمقالة على النسخ فقال أبو بكر: انطلق إليه فقل له: يدعوك أبو بكر ويقول: تعال حتى تبايع فإنما أنت رجل من المسلمين، فقال على النسخ، أمرين رسول الله في أن لا أخرج بعده من بيتي حتى أؤلف الكتاب فإنه في جرائد النخل وأكتاف الإبل، فأتاه قنفذ وأخبره بمقالة على النسخ ، فقال عمر: قم إلى الرجل، فقام أبو بكر وعمر وعثمان وخالد ابن الوليد والمغيرة بن شعبة وأبو عبيدة بن الجراح وسالم مولى أبي حذيفة وقمت معهم و ظنت فاطمة (عليها السلام) أنه لا تُدخَل بيتها إلا بإذنها، فأجافت الباب وأغلقته، فلما انتهوا إلى الباب ضرب عمر الباب برجله فكسره وكان من سعف فدخلوا على على النسخ وأخرجوه ملباً) (٢).

فكان عمر يعرف مترلة على بن أبي طالب التَكِيِّلاً وإن بيعة كل الناس لا تسد بيعته، فمن هنا أصر على أخذ البيعة منه بشتى السبل.

١- كتاب سليم بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص١٤٧.

٢- الاختصاص للشيخ المفيد: ص١٨٥.

والسبب في ذلك يعود لمعرفة عمر بأن علي الكليلا هو الخليفة الشرعي للنبي الليلا، وكيف لا يعرف ذلك كيف لا وهو من هنأه يوم الغدير بذلك، قائلاً: (بخ بخ لك يا علي، أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة) (١).

وروى أبو الحسن ابن المغازلي عن أبي بكر أحمد بن محمد بن طاوان. قال: أخبرنا أبو الحسين أحمد بن الحسين بن السماك، قال: حدثني أبو محمد جعفر بن محمد بن نصير الخلدي، حدثني علي بن سعيد بن قتيبة الرملي، قال: حدثني ضمرة بن ربيعة القرشي، عن ابن شوذب، عن مطر الوراق، عن شهر ابن حوشب، عن أبي هريرة، قال: (من صام يوم ثماني عشرة خلت من ذي الحجة كتب له صيام ستين شهراً، وهو يوم غدير خم، لما أخذ النبي بيد علي ابن أبي طالب فقال: ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم ؟ قالوا: بلى يا رسول الله. قال: من كنت مولاه فعلي مولاه. فقال عمر بن الخطاب: بخ بخ لك يا علي ابن أبي طالب، أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن. فأنزل الله تعالى: "اليوم أكملت لكم دينكم") (٢).

وروي: (أنه لما قال النبي صلى الله عليه وسلم: من كنت مولاه فعلي مولاه. قال أبو بكر وعمر رضى الله عنهما: أمسيت يا بن أبي طالب مولى كل مؤمن ومؤمنة) (٢).

روى الدارقطني عن سعد، قال: (لما سمع أبو بكر وعمر ذلك قالا: أمسيت يا بن أبي طالب مولى كل مؤمن ومؤمنة) (٤).

وقد روى تمنئة عمر لعلى في يوم الغدير جماعة كبيرة من كبار علماء أهل السنة (٥٠).

ولذا نجد عمر بن الخطاب لما أدرك بأنّ النبي على حينما طلب دواة وكتف ليكتب وصيته التي وصفها بأنها كتاب عاصم من الضلال، فراح يتهم النبي على بغلبة الوجع، وقائلاً حسبنا كتاب الله، والحال أنه لا يفقه من كتاب الله شيء، ودون القارئ سيرة الرجل التي تدل على ذلك، ولكي لا أحيل القارئ دون ذكر شاهد على ما أقول، أنقل شاهداً واحداً.

١- ينابيع المودة لذوي القربى: ج٢ ص ٢٤٩.

٢- المناقب لابن المغازلي: ص١٩.

٣- الفتوحات الاسلامية لأحمد زيني دحلان: ج٢ ص ٣٠٦. نقلاً عن كتاب الغدير للشيخ الأميني: ج١ ص٢٨٢.

٤- نقلاً عن كتاب الغدير: ج١ ص٢٨٦.

٥- راجع كتاب خلاصة عبقات الأنوار: ج٩ ص١٥١.

قال ابن حجر: (وذكر الحميدي أنه جاء في رواية أخرى عن ثابت عن أنس أن عمر قرأ "فاكهة وأبا" (١)، فقال: ما الأب ؟ ثم قال: ما كلفنا، أو قال ما أمرنا بهذا. "قلت" هو عند الإسماعيلي من رواية هشام عن ثابت، وأخرجه من طريق يونس بن عبيد عن ثابت بلفظ إن رجلاً سأل عمر بن الخطاب عن قوله "وفاكهة وأبا"، ما الأب ؟ فقال عمر: نهينا عن التعمق والتكلف) (١). وغير ذلك كثير.

## الإضاءة الثانية: إنّ في الدار فاطمة

جاء في النص الذي ذكره ابن قتيبة قول عمر: (لتخرجن أو لأحرقنها على من فيها، فقيل له يا أبا حفص. إنّ فيها فاطمة ؟ فقال وإن، ...).

وفي هذا الجال نريد تحديد بعض دلالات قول البعض لعمر: إن في الدار فاطمة (عليها السلام)، وما الذي دعاهم لهذا القول، وما هي دلالات ردّ عمر عليهم.

فما هو الداعي الذي دعاهم لهذا القول ؟ فهل أنّهم قالوا لينبهوا عمر بأنّ في الدار، يوجد شخص ما ؟ بطبيعة الحال ليس هذا الهدف من قولهم هذا، فهو يعلم بمن في الدار، بل جاء ليحرقها على من فيها، كما قال: (والذي نفس عمر بيده. لتخرجن أو لأحرقنها على من فيها)!!

إذن، فكان قولهم لعمر: إن في الدار فاطمة يستهدف تذكيره وبيان عظمة الجرم الذي أقدم عليه حتى دفع هؤلاء إلى التعجب، فقالوا له: (إن في الدار فاطمة)! متعجبين من جهة، ومن ثانية أرادوا تذكيره بفاطمة التي قال في فضلها النبي عليه: (فاطمة بضعة مني من آذاها فقد آذاني) (٣).

١- قال تعالى: (وفَاكِهَةُ وَأَبًّا) بس: ٣١.

۲- فتح الباري: ج۱۳ ص۲۲۹.

٣- المجموع لمحيى الدين النووي: ج٠١ ص٢٤٤.

وقوله على الأولين والآخرين، وهي بضعة مني، وهي نور عيني، وهي الخوراء مني، وهي نور عيني، وهي الحوراء الإنسية) (۱).

وقوله عليه: (إنَّ الله يغضب لغضبك و يرضى لرضاك) (٢٠).

وقوله على: (فاطمة بضعة مني فمن أغضبها فقد أغضبني) (٣).

وقوله ﷺ: (فإنما هي فاطمة بضعة مني يريبني ما أرابحا و يؤذيني ما آذاها) (٤٠).

وقوله على: (إنما فاطمة بضعة مني يؤذيني ما آذاها و ينصبني ما أنصبها) (٥٠).

وهكذا أرادوا تذكير عمر بأقوال وأفعال رسول الله على حينما يقف على بيت فاطمة (عليها السلام)، ويكرر قوله: (السلام عليكم أهل البيت، ثم يقرأ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾).

عن أبي سعيد الخدري أنّ النبي صلى الله عليه وسلم جاء إلى باب علي رضي الله عنه أربعين صباحاً بعد ما دخل على فاطمة، فقال: (السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته ﴿إِنَّمَا يُريدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾) (٦).

وقوله على وفاطمة والحسن والحسين: (أنا حرب لمن حاربتم، وسلم لمن سالمتم) (٧).

فأرادوا تذكيره ببيت فاطمة (عليها السلام) الذي هو أخر بيت يودّعه الرسول في خروجه من المدينة، وأول بيت يقصده في عودته إليها.

١- فرائد السمطين: ج١ ص١٥٩.

٢- المستدرك على الصحيحين: ج٣ ص١٥٤، مجمع الزوائد: ج٩ ص٢٠٣٠.

٣- عمدة القاري: ج١٦ ص٢٤٩.

٤- مسند أحمد: ج٤ ص٣٢٨، صحيح البخاري: ج٦ ص١٥٨، ذخائر العقبي: ص٣٧.

مسند أحمد: ج٤ ص٥، سنن الترمذي: ج٥ ص٠٣٦.

٦- مجمع الزوائد: ج٩ ص١٦٩.

٧- سنن الترمذي: ج٥ ص٣٦٠.

فأرادوا بقولهم: (إنَّ في الدار فاطمة) تذكير الخليفة بكل ذلك ولكي تتداعى له كل هذه المعاني المذكورة.

إلا أنه كان كافراً بكل ذلك ولم يعي شيئاً منه؛ لذا فكان بطبيعة الحال أن يقول: وإن !! وبقوله هذا يريد القول أن كل القدسية التي ذكرتموها لفاطمة (عليها السلام) ليس لها وجود عندي، ولا تشكل لدي مانعاً من حرق دارها بمن فيها !!

### الإضاءة الثالثة: المراسلات بين على الطِّين الخلافة الغاصبة

لقد حصلت مراسلات بين الخلافة وبين علي التَّلِيُّكُمْ، والشخص الذي جعلوه ينقل عن لسان الخلافة هو قنفذ، وهو أعرابي جافي لا يعرف القيم الإنسانية، كل ذلك لشدة إيذاء على التَّلِيُّكُمْ.

قال ابن قتيبة: (فقال أبو بكر لقنفذ وهو مولى له: اذهب فادع لي علياً، قال فذهب إلى علي فقال له: ما حاجتك ؟ فقال يدعوك خليفة رسول الله، فقال علي: لسريع ما كذبتم على رسول الله. فرجع فأبلغ الرسالة، قال: فبكى أبو بكر طويلاً. فقال عمر الثانية: لا تمهل هذا المتخلف عنك بالبيعة، فقال أبو بكر رضي الله عنه لقنفذ: عد إليه، فقل له: خليفة رسول الله يدعوك لتبايع، فجاءه قنفذ، فأدى ما أمر به، فرفع علي صوته فقال سبحان الله ؟! لقد ادعى ما لبس له، فرجع قنفذ، فأبلغ الرسالة، فبكى أبو بكر طويلاً، ثم قام عمر، فمشى معه جماعة، متى أبوا باب فاطمة، ...).

وفي رواية: (وقال عمر لأبي بكر: أرسل إلى على فليبايع ، فإنا لسنا في شئ حتى يبايع، ولو قد بايع أمناه فأرسل إليه أبو بكر: أجب خليفة رسول الله، فأتاه الرسول فقال له ذلك. فقال له على الكليل: سبحان الله، ما أسرع ما كذبتم على رسول الله، إنه ليعلم ويعلم الذين حوله أن الله ورسوله لم يستخلفا غيري، وذهب الرسول فأخبره بما قال له قال: اذهب فقل له: أجب أمير المؤمنين أبا بكر، فأتاه فأخبره بما قال فقال له على الكليلا: سبحان الله، ما والله طال العهد فينسى . فوالله إنه ليعلم أن هذا الاسم لا يصلح إلا لي، ولقد أمره رسول الله وهو سابع سبعة فسلموا على بإمرة المؤمنين. فاستفهم هو وصاحبه عمر من بين السبعة فقالا: أحق من الله ورسوله ؟ فقال لهما رسول الله صلى الله عليه وآله: نعم، حقاً حقاً من

الله ورسوله إنه أمير المؤمنين وسيد المسلمين وصاحب لواء الغر المحجلين، يقعده الله عز وجل يوم القيامة على الصراط، فيدخل أوليائه الجنة وأعداءه النار، فانطلق الرسول فأحبره عمل قال: فسكتوا عنه يومهم ذلك) (١).

فجميع المراسلات باءت بالفشل، ومن هنا وكما هو ديدن الظالمين الطواغيت استخدمت الخلافة العنف والقوة كي يحصلوا على بيعة علي بن أبي طالب العَلَيْلُا، ومن هنا أقدموا على الهجوم الشرس الذي كان ضحيته سقوط المحسن وضرب فاطمة بضعة المصطفى بشتى أنواع الضرب، وهتك بيت الوحى والرسالة.

#### الإضاءة الرابعة: ابن قتيبة يحاول تخفيف شدّة الواقعة

ولقد حاول ابن قتيبة أن يخفف من شدّة الواقعة، فأجمل من جهة، ومن جهة أخرى حاول استعمال ألفاظ لا توحي للقارئ أنّهم أقدموا بشدّة وجلافة بدوية قروية على انتهاك حرمة بيت فاطمة (عليها السلام)، فيقول: (فدقوا الباب)!! والحال أنّهم قرعوا الباب قرعاً شديداً.

فنفس ابن قتيبة ينص ويقول: (وإنّ أبا بكر رضي الله عنه تفقد قوماً تخلفوا عن بيعته عند علي كرّم الله وجهه، فبعث إليهم عمر، فجاء فناداهم وهم في دار علي، فأبوا أن يخرجوا فدعا بالحطب وقال: والذي نفس عمر بيده لتخرجن أو لأحرقنها على من فيها).

بل تصرّح الروايات الأخرى التي ذكرت الواقعة ألهم ورفعوا أصواقهم وخاطبوا علياً وفاطمة عليهما السلام بخطابات شتى، ودعوهم إلى بيعة أبي بكر، وصاح عمر: يا بن أبي طالب! افتح الباب (۲)! وقال عمر لفاطمة (عليها السلام) حينما كلمته من خلف الباب: افتحي الباب وإلا أحرقنا عليكم! وفي رواية أخرى: والله لئن لم تفتحوا لنحرقنه بالنار (۲)!

١- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص١٤٧.

٢- روى المجلسي: (فوثب عمر غضبان، فنادى خالد بن الوليد وقنفذا فأمر هما أن يحملا حطباً و نارا، ثم أقبل حتى انتهى إلى باب علي وفاطمة (عليها السلام) قاعدة خلف الباب قد عصبت رأسها ونحل جسمها في وفاة رسول الشيئة، فأقبل عمر حتى ضرب الباب ثم نادى يا ابن أبي طالب افتح الباب،...) بحار الأنوار: ج٢٨ ص٢٩٩.

<sup>&</sup>quot;- قال السيد تاج الدين بن علي بن أحمد الحسيني العاملي: (فلما نظر الله إلى قلة العدد وخذلة الناصر جلس في منزله، فجمع عمر بن الخطاب جماعة وأتى بهم إلى منزل علي الله فوجدوا الباب مغلقا، فلم يجبهم أحد، فاستدعى عمر بحطب وقال: والله لئن لم تفتحوا لنحرقنه بالنار. فلما سمعت فاطمة (عليها السلام) ذلك خرجت وفتحت الباب، فدفعه عمر فاختفت هي من وراء الباب، فعصرها بالباب فكان ذلك سبب إسقاطها، ونقل أنه سبب موتها. ودخلوا فوثبوا على أمير المؤمنين الله فأخرجوه عنفا، فحالت فاطمة (عليها السلام) بينهم وبينه وقالت: والله لا أدعكم تخرجون بابن

وفي رواية أخرى أنّ عمر قال: (والذي نفسي بيده لتخرجن إلى البيعة أو لأحرقن البيت عليكم) (١)!

وفي أخرى أيضاً قال: (أخرج يا علي إلى ما أجمع عليه المسلمون وإلا قتلناك) (١)!

وقال البلاذري كما تقدّم: (فقالت أي فاطمة (عليها السلام): يا ابن الخطاب، أتراك محرقاً عليّ بابي، قال: نعم، وذلك أقوى فيما جاء به أبوك).

وفي رواية ابن عبد ربه المتقدمة في العقد الفريد: (فأقبل أي عمر بقبس من نار على أن يضرم عليهم الدار فلقيته فاطمة، فقالت: يا ابن الخطاب أجئت لتحرق دارنا ؟ قال: نعم أو تدخلوا فيما دخلت فيه الأُمّة).

وفي رواية البلاذري المتقدمة أنّ أبا بكر قال لعمر: (إئتني به بأعنف العنف).

وقد أراح نفسه ابن عبد البر في الاستيعاب واكتفى بنقل قول عمر: (ولقد بلغني أنّ هؤلاء النفر يدخلون عليك، ولئن بلغني لأفعلنّ ولأفعلنّ)، وترك التفصيل في الواقعة حفاظاً على وجه ماء الخليفة.

وغيرها من الألفاظ المختلفة التي نقلها المؤرخون التي يجد القارئ فيها العنف والبداوة الظاهرة على ألفاظ عمر بن الخطاب ومدى كرهه لأهل هذا البيت على الفاظ عمر بن الخطاب ومدى كرهه لأهل هذا البيت على الفاظ عمر بن الخطاب ومدى كرهه الأهل هذا البيت الملك المناطقة ا

فابن قتيبة لم يوفق في محاولته لتخفيف تلك البداوة ويحسن ألفاظ عمر بن الخطاب فقال: (فدقوا الباب)! والحال أن لغة العنف بادية من كلمات عمر بن الخطاب والأعراب الذين جاؤا معه، حتى أنهم ضربوا الباب ضرباً.

عمي ظلما، ويلكم ما أسرع ما خنتم الله ورسوله فينا، فأمر عمر بن الخطاب قنفذا فضربها بسوط حتى أثر في جسمها) النتمة في تواريخ الأئمة: ص٣٠.

<sup>1-</sup> روى الجوهري: وحدثني أبو زيد عمر بن شبة، قال: حدثنا أحمد بن معاوية، قال: حدثني النضر بن شميل، قال: حدثنا محمد بن عمرو، عن مسلمة بن عبد الرحمن، قال: (لما جلس أبو بكر على المنبر. كان علي، والزبير، وناس من بني هاشم في بيت فاطمة، فجاء عمر إليهم، فقال: والذي نفسي بيده لتخرجن إلى البيعة أو لأحرقن البيت عليكم) السقيفة وفدك: ص٥٢، شرح نهج البلاغة: ج٢ ص٥٦.

Y- روى الصفار في حديث الإمام الصادق الله للمفضل، قول عمر: (اخرج يا علي إلى ما اجمع عليه المسلمون من البيعة ؟ فمالك إن تخرج عما اجمع عليه المسلمون وإلا قتلناك) مختصر بصائر الدرجات: ص١٩٢، بحار الأنوار: ج٥٠ ص١٩٨.

روى الجحلسى: (فوثب عمر غضبان ، فنادى خالد بن الوليد وقنفذا فأمرهما أن يحملا حطباً وناراً، ثم أقبل حتى انتهى إلى باب على وفاطمة (عليها السلام) قاعدة خلف الباب قد عصبت رأسها ونحل جسمها في وفاة رسول الله على ، فأقبل عمر حتى ضرب الباب ثم نادى يا ابن أبي طالب افتح الباب، فقالت فاطمة (عليها السلام): يا عمر، مالنا ولك ؟ لا تدعنا وما نحن فيه؟ قال: افتحى الباب وإلا أحرقنا عليكم، فقالت: يا عمر، أما تتقى الله عز وجل تدخل عليّ بيتي، وتحجم على داري ؟ فأبى أن ينصرف، ثم عاد عمر بالنار فأضرمها في الباب فأحرق الباب ثم دفعه عمر فاستقبلته فاطمة (عليها السلام) وصاحت: يا أبتاه يا رسول الله، فرفع السيف وهو في غمده فوجئ به جنبها فصرحت، فرفع السوط فضرب به ذراعها فصاحت: يا أبتاه. فوثب على بن أبي طالب العَلِين فأحذ بتلابيب عمر ثم هزّه فصرعه ووجأ أنفه ورقبته، وهم بقتله، فذكر قول رسول الله على وما أوصى به من الصبر و الطاعة، فقال: والذي كرم محمداً على بالنبوة يا ابن صهاك، لولا كتاب من الله سبق لعلمت أنك لا تدخل بيتي، فأرسل عمر يستغيث فأقبل الناس حتى دخلوا الدار وسل خالد بن الوليد السيف ليضرب به علياً السَّلِيُّلا ا فحمل على الكيال بسيفه، فأقسم على على فكف، وأقبل المقداد وسلمان وأبو ذر وعمار وبريدة الأسلمي حتى دخلوا الدار أعواناً لعلى العَلَيْلاً حتى كادت تقع فتنة. فأخرج على العَلَيْلاً وتبعه الناس وأتبعه سلمان وأبو ذر والمقداد وعمار وبريدة وهم يقولون: ما أسرع ما خنتم رسول الله ﷺ وأخرجتم الضغاين التي في صدوركم ، وقال بريدة بن الحصيب الأسلمي يا عمر أتيت على أخى رسول الله ﷺ ووصيه وعلى ابنته فتضربها وأنت الذي تعرفك قريش بما تعرفك به، فرفع خالد بن الوليد السيف ليضرب بريده وهو في غمده، فتعلُّق به عمر ومنعه من ذلك) <sup>(۱)</sup>.

وكذلك ينبغي النظر فيما قاله اليعقوبي: (وخرج علي ومعه السيف، فلقيه عمر، فصارعه عمر فصرعه، وكسر سيفه...)، فهذا لم يروه أحد، بل المعروف أنّ الذي كُسر سيفه هو الزبير كما يروي ذلك الطبري في النص المتقدّم، حيث قال: أتى عمر بن الخطاب، مترل علي وفيه طلحة والزبير ورجال من المهاجرين فقال: والله لأحرقنّ عليكم أو لتخرجن إلى البيعة فخرج عليه الزبير، مصلتاً بالسيف فعثر فسقط السيف من يده فو ثبوا عليه فأحذوه.

١- بحار الأنوار: ج٢٨ ص٢٩٩.

بل المروي كما في الرواية المتقدمة عن البحار أنّ علي بن أبي طالب العَلِين مسك عمر من تلابيبه (فوثب علي بن أبي طالب العَلِي فأخذ بتلابيب عمر ثم هزّه فصرعه ووجأ أنفه ورقبته، وهم بقتله، فذكر قول رسول الله على وما أوصى به من الصبر والطاعة، فقال: والذي كرم محمداً على بالنبوة يا ابن صهاك، لولا كتاب من الله سبق لعلمت أنك لا تدخل بيتي، فأرسل عمر يستغيث فأقبل الناس حتى دخلوا الدار وسل خالد بن الوليد السيف ليضرب به على على فكف،...).

وهذا هو المعروف عند الجميع من شجاعة وبسالة علي بن أبي طالب الكيلا، فكيف يجرؤ عمر أن يكسر سيف ذو الفقار الذي طهر الأرض من براثن الكفر وجندل الأبطال ونكس الفرسان ؟ هذا ما لا يستسغه من له أدبى معرفة بشخصية علي بن أبي طالب الصامدة في الحروب، وشخصية عمر بن الخطاب التي لم تثبت في معركة من معارك رسول الله عليه .

والذي يبدو لي أنّ عمر عندما رأى الزبير مصلتاً ولّي هارباً كعادته.

## خروج فاطمة (عليها السلام) خلف على الطَّيِّكُلِّم:

لما أخرج بعلي التَلِيُّكُمِّ خرجت فاطمة (عليها السلام) خلفه آخذة بيدي ابنيها.

يقول الإمام الصادق السلام: (فما بقيت امرأة هاشمية إلا خرجت معها، حتى انتهت قريباً من القبر فقالت لهم: خلوا عن ابن عمي فوالذي بعث محمداً أبي بالحق إن لم تخلوا عنه لأنشرن شعري ولأضعن قميص رسول الله على رأسي، ولأصرخن إلى الله تبارك وتعالى، فما صالح بأكرم على الله من أبي، ولا الناقة بأكرم مني، ولا الفصيل بأكرم على الله من ولدي ! قال سلمان رضي الله عنه: كنت قريباً منها، فرأيت والله أساس حيطان مسجد رسول الله تقلعت من أسفلها، حتى لو أراد رجل أن ينفذ من تحتها لنفذ، فدنوت منها فقلت: يا سيدتي ومولاتي إن الله تبارك وتعالى بعث أباك رحمة فلا تكوني نقمة، فرجعت ورجعت الحيطان حتى سطعت الغبرة من أسفلها ، فدخلت في خياشيمنا) (١).

١- الاحتجاج: ج١ ص١١٣.

فقالت: (مالي ومالك يا أبا بكر تريد أن تؤتم ابني وترملني من زوجي والله لولا أن تكون سيئة لنشرت شعري ولصرخت إلى ربي)، فقال رجل من القوم: ما تريد إلى هذا ثم أخذت بيده فانطلقت به (۱).

# عن أبي جعفر الطِّيْكِ، قال: (والله لو نشرت شعرها ماتوا طرًّا) (٢).

قال الشيخ المفيد: (فخرجت وأخذ بيد الحسن والحسين عليهما السلام متوجهة إلى القبر فقال على السلام الله لله لله الملان المدينة تكفئان، أدرك ابنة محمد الله فإلى أرى جنبتي المدينة تكفئان، فوالله لئن فعلت لا يناظر بالمدينة أن يخسف بها وبمن فيها، قال: فلحقها سلمان فقال: يا بنت محمد الله إنّ الله تبارك وتعالى إنما بعث أباك رحمة فانصرفي، فقالت: يا سلمان، ما على صبر فدعني حتى آتي قبر أبي، فأصيح إلى ربي، قال سلمان: فإن علياً بعثني إليك وأمرك بالرجوع فقالت: أسمع له وأطيع، فرجعت،..) (٢).

وفي رواية: (فلحقته أي لحقت علي الكَلَيْلُ فاطمة إلى المسجد لتخلصة فلم تتمكن، فعدلت إلى قبر أبيها، فأشارت إليه بحرقة ونحيب وهي تقول:

نفسي على زفراتها محبوسة يا ليتها خرجت مع الزفرات لا خير بعدك في الحياة ، وإنما أبكى ، مخافة أن تطول حياتي

ثم قالت: وا أسفاه عليك يا أبتاه وا ثكل حبيبك أبو الحسن المؤتمن وأبو سبطيك الحسن والحسين، ومن ربيته صغيراً وواخيته كبيراً، وأجل أحبائك لديك، وأحب أصحابك إليك أولهم سبقا إلى الإسلام، ومهاجرة إليك يا خير الأنام، فها هو يساق في الأسر كما يقاد البعير. ثم أنها أنت أنة، وقالت: وا محمداه، وا حبيباه، وا أباه، وا أبا القاسماه، وا أحمداه، وا قلة ناصراه، وا غوثاه، وا طول كربتاه، وا حزناه، وا مصيبتاه، وا سوء صباحاه، وخرت مغشية عليها، فضج الناس بالبكاء والنحيب، وصار المسجد مأتماً) (1).

١- الكافي: ج٨ ص٢٣٧، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٢٥٢.

٣- الاختصاص للمفيد: ص١٨٦.

٤- بيت الأحزان: ص١١٨.

فالزهراء (عليها السلام) هبّت للدفاع عن الوصي، ووقفت خلف الباب بصلابة متناهية، وخاطبت القوم بالحجّة البالغة عسى أن يرتدع الظالمون، ولم تلتزم الصمت؛ لأنّها صاحبة حقّ والمهاجمون غاصبون لحقّ الخلافة الشرعية.

وحينما أخرجوا علياً السَّلِيِّلِ لحقت به لعلّها تمنعهم عنه رغم كلّ الآلام التي تعرّضت لها عند هجومهم على الدار.

وحين أعيتها الحِيَل انصرفت للدعاء عليهم صارخة مستغيثة بالله ورسوله على رؤوس الأشهاد، فأدركها سلمان الفارسي بأمر على الطَّلِيُلاً.

إنّ موقف الزهراء (عليها السلام) سجّل اعتراضاً صارخاً واضحاً لكلّ متبّع للحقّ بينت فيه أنّ الخلافة انحرفت عن مسارها الصحيح وعن أصحابها الشرعيين، وقد أدّت دورها العظيم في محاولة إعادة حقّ الخلافة إلى صاحبها الشرعي من خلال بثّ الوعي في الأمة الضائعة وفضح المغتصبين للخلافة مع تأكيدها على عدم أهليّتهم لتحمّل أعباء مسؤولية زعامة؛ لكونم لم يكونوا معينين ومنصبين من الله سبحانه.

عن محمود بن لبيد قال: لما قبض رسول الله على كانت فاطمة (عليها السلام) تأتي قبور الشهداء و تأتي قبر حمزة وتبكي هناك، فلما كان في بعض الأيام أتيت قبر حمزة فوجدتما (عليها السلام) تبكي هناك فأمهلتها حتى سكنت، فأتيتها وسلمت عليها وقلت: يا سيدة النسوان قد والله قطعت نياط قلبي من بكائك، فقالت: (يا با عمرو لحق لي البكاء، فلقد أصبت بخير الآباء رسول الله على وا شوقاه إلى رسول الله)، ثم أنشأت (عليها السلام) تقول:

إذا مات يوماً ميت قل ذكره وذكر أبي مذ مات والله أكثر

قلت: يا سيدتي إني سائلك عن مسألة تتلجلج في صدري، قالت: (سل)، قلت: هل نص رسول الله قبل وفاته على على بالإمامة ؟ قالت: (واعجبا أنسيتم يوم غدير خم) ؟ قلت: قد كان ذلك ولكن أخبريني بما أشير إليك، قالت: (أشهد الله تعالى لقد سمعته يقول: على خير من أخلفه فيكم، وهو الإمام والخليفة بعدي، وسبطاي وتسعة من صلب الحسين أئمة أبرار، لئن اتبعتموهم وجدتموهم هادين مهديين، ولئن خالفتموهم ليكون الاختلاف فيكم إلى يوم

القيامة) ؟ قلت: يا سيدتي فما باله قعد عن حقّه ؟ قالت: (يا با عمر، لقد قال رسول الله عنه الإمام مثل الكعبة إذ تؤتى ولا تأتى او قالت: مثل على ثم قالت: أما والله لو تركوا الحق على أهله واتبعوا عترة نبيه لما اختلف في الله اثنان، ولورثها سلف عن سلف وخلف بعد خلف حتى يقوم قائمنا التاسع من ولد الحسين، ولكن قدّموا من أخرّه الله وأخرّوا من قدّمه الله: حتى إذا ألحدوا المبعوث وأودعوه الجدث المجدوث اختاروا بشهوتهم وعملوا بآرائهم، تبا لهم أولم يسمعوا الله يقول: ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ ﴾ ؟ بل سمعوا ولكنهم كما قال الله سبحانه: ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ هيهات بسطوا في الدنيا آمالهم ونسوا آجالهم، فتعساً لهم وأضل أعمالهم ، أعوذ بك يا رب من الحور بعد الكور) (1).

### إجبار أمير المؤمنين التَكْيُلان على البيعة:

(واجتمع الناس ينظرون، وامتلأت شوارع المدينة من الرجال فأخرج علي بن أبي طالب الطَّيْكِم ملبباً يمضى به ركضاً (٢)، وهو يقول: معاشر المسلمين، علام تضرب عنق رجل من المسلمين، لم يتخلف خلاف وإنما تخلف لحاجة؟! فما مر بمجلس من المحالس إلا يقال له: انطلق فبايع) <sup>(۳)</sup>.

واتبعه الناس واتبعه سلمان وأبو ذر والمقداد وعمار وبريدة الأسلمي رحمهم الله وهم يقولون: ما أسرع ما خنتم رسول الله ﷺ وأخرجتم الضغائن التي في صدوركم. وقال بريدة بن الخصيب الأسلمي: يا عمر، أتثب على أخى رسول الله ووصيه وعلى ابنته فتضربها، وأنت

١- بحار الأنوار: ج٣٦ ص٢٥٣.

٢- وهذا المعنى ذكره معاوية في كتابه لعلي الله بعد مقتل عثمان، فقال مبينًا حال أمير المؤمنين الله الله تقاد إلى كل منهم كما يقاد الفحل المخشوش حتى تبايع وأنت كاره !! (بحار الأنوار: ج٣٣ ص١٠٨).

فأجابه أمير المؤمنين اليِّس بقوله: (وقلت: أنى كنت أقاد كما يقاد الجمل المخشوش حتى أبايع، ولعمر الله لقد أردت أن تذم فمدحت، وأن تفضح فافتضحت، وما على المسلم من غضاضة في أن يكون مظلوما ما لم يكن شاكا في دينه ولا مرتابا بيقينه، وهذه حجتى إلى غيرك قصدها، ولكني أطلقت لك منها بقدر ما سنح من ذكرها) نهج البلاغة بشرح محمد عبده: ج٣ ص٣٣، الاحتجاج: ج١ ص٢٦٢، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٣٦٨.

٣- السقيفة وفدك: ص٧١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج٦ ص٤٥.

الذي يعرفك قريش بما يعرفك به. فرفع خالد بن الوليد السيف ليضرب به بريدة وهو في غمده، فتعلق به عمر ومنعه من ذلك (۱).

يقول عدي بن حاتم واصفاً حال أمير المؤمنين العَلَيْلاً: ما رحمت أحداً رحمتي علياً حين أتي به ملبباً (٢).

وقال سلمان حينما رأى ذلك: أيصنع ذا بهذا ؟ والله لو أقسم على الله لانطبقت ذه على ذه الله النطبقت ذه على ذه (٢)! وقال المقداد: والله هكذا أراد الله أن يكون (٤).

وعن أبي جعفر الكلام يقول: (لما مرّوا بأمير المؤمنين الكلام في رقبته حبل إلى زريق ضرب أبو ذر بيده على الأخرى ثم قال: ليت السيوف عادت بأيدينا ثانية، وقال مقداد: لو شاء لدعا عليه ربه عز وجل، وقال سلمان: مولاي أعلم بما هو فيه) (°).

وكان أمير المؤمنين الطَّيْلاً يتألم ويتظلم ويستنجد ويستصرخ، وهو يقول: (أما والله لو وقع سيفي في يدي لعلمتم أنكم لن تصلوا إلى هذا أبداً. أما والله ما ألوم نفسي في جهادكم، ولو كنت استمكنت من الأربعين رجلاً لفرقت جماعتكم، ولكن لعن الله أقواماً بايعوني ثم خذلوني) (1).

ويقول ابن قتيبة: (... فمضوا به أي بعلي بن أبي طالب الكليلا إلى أبي بكر، فقالوا له: بايع، فقال: إن أنا لم أفعل فمه ؟ قالوا: إذاً والله الذي لا إله إلا هو نضرب عنقك، فقال: إذاً تقتلون عبد الله وأخا رسوله، قال عمر: أمّا عبد الله فنعم، وأمّا أخو رسوله فلا، وأبو بكر ساكت لا يتكلّم، فقال له عمر: ألا تأمر فيه بأمرك ؟ فقال: لا أكرهه على شيء ما كانت

<sup>-</sup>١- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص٣٨٧، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٢٩٩.

٢- كتاب الأربعين لمحمد طاهر القمي: ص١٦٢، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٣٩٣.
 ٣- بحار الأنوار: ج٢٨ ص ٢٦١، نفس الرحمن في فضائل سلمان: ص٥٨٢.

٥- بحار الأنوار: ج٢٢ ص٣٥٣.

٦- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص١٥٢.

فاطمة إلى جنبه، فلحق علي بقبر رسول الله على يصيح ويبكي، وينادي: يا بن أم إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني ...) (١).

ولقد بين أمير المؤمنين اليس حقيقة التخطيط المسبق لتقمص الخلافة وسلبها منه كما أخبره ابن عمّه النبي على فقال: (لقد وفيتم بصحيفتكم الملعونة التي تعاقدتم عليها في الكعبة: إن قتل الله محمداً أو مات لتزون هذا الأمر عنا أهل البيت). فقال أبو بكر: فما علمك بذلك ؟ ما أطلعناك عليها ؟ فقال السين: (أنت يا زبير وأنت يا سلمان وأنت يا أبا ذر وأنت يا مقداد، أسألكم بالله وبالإسلام، أما سمعتم رسول الله عليقول ذلك وأنتم تسمعون: إن فلاناً وفلاناً حتى عد هؤلاء الخمسة قد كتبوا بينهم كتاباً وتعاهدوا فيه وتعاقدوا أيماناً على ما صنعوا إن قتلت أو مت) ؟ فقالوا: اللهم نعم، قد سمعنا رسول الله عليه يقول ذلك

١- راجع تفصيل الواقعة برواية ابن قتيبة المتقدمة.

٢- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص١٥٣٠.

لك: (إنهم قد تعاهدوا وتعاقدوا على ما صنعوا، وكتبوا بينهم كتاباً إن قتلت أو مت أن يتظاهروا عليك وأن يزووا عنك هذا يا علي. قلت: بأبي أنت وأمي يا رسول الله ، فما تأمريني إذا كان ذلك أن أفعل) ؟ فقال لك: (إن وجدت عليهم أعواناً فجاهدهم ونابذهم، وإن أنت لم تجد أعواناً فبايع واحقن دمك). فقال علي الكيلا: (أما والله، لو أن أولئك الأربعين رجلاً الذين بايعويني وفوا لي لجاهدتكم في الله، ولكن أما والله لا ينالها أحد من عقبكما إلى يوم القيامة) (١).

وروى الجوهري: عن حبيب بن ثعلبة بن زيد، قال: سمعت علياً يقول: (أما ورب السماء والأرض، ثلاثاً إنّه لعهد النبي الأمي إليّ: لتغدرن بك الأمة من بعدي) (٢).

## تفصيل ما جرى على فاطمة (عليها السلام):

لقد أختلف المؤرخون في نقل الواقعة، فكل واحد ينقل مفردة أو مفردتين من الوقائع التي وقعت على بنت محمد فاطمة (عليها السلام) فنجد بعضهم ينقل التهديد بالإحراق، وآخر ينقل: جمع الحطب، وثالث ينقل: الإتيان بقبس من نار، ورابع ينقل: إحراق الباب واشتعال النيران، وخامس ينقل: كسر الباب، ودخول البيت، وسادس ينقل: عصر الزهراء، بين الباب والحائط، وإسقاط الجنين، وسابع ينقل: لطمها على خدّها، أو ضربحا على يديها، أو جنبها، أو متنها، أو عضدها، حتى صار كالدملج، وثامن ينقل: كسر ضلعها، وتاسع ينقل: أنّ عمر قد ضربحا، وعاشر ينقل: ضرب المغيرة أيضاً لها، وحادي عشر ينقل: ضرب قنفذ لها بأمر من عمر، وثاني عشر ينقل: ضرب خالد بن الوليد لها.

ولا يتوهم التعارض ولا التهافت بين جميع ذلك، بل إنّ كل واحد ينقل شيئاً مما جرى على فاطمة (عليها السلام)؛ وذلك لأنّ ما نقله هو الذي ثبت عنده، وهذا لا ينافي ثبوت غيره عند شخص آخر. وإمّا لأنّه تعلق غرضه بشيء فنقله دون النظر إلى غيره، وهذا لا ينافي ثبوت غيره أيضاً.

١- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص١٥٤.

٢- السقيفة وفدك: ص٧١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج٦ ص٥٤.

كمن ينقل: أنَّ عمر قد ضربها (عليها السلام)، وآخر ينقل ضرب المغيرة بن شعبة لها، وثالث ينقل ضرب قنفذ لها، ورابع ينقل ضرب خالد لها. فلا تهافت بينها.

وقد علل الشيخ محمد حسن المظفر هذه الظاهرة، فقال: (لأنَّ كثير الاطلاع منهم الذي يريد رواية جميع الوقايع لم يسعه أن يهمل هذه الواقعة بالكلية، فيروي بعض مقدماتها لئلا يخل بها من جميع الوجوه، وليحصل منه تموين القضية كما فعلوا في قصة بيعة الغدير وغيرها) (١).

ثم هل يتوقع من البخاري ومسلم وغيرهما أن ينقلوا تفاصيل وجزئيات الواقعة ؟ بطبيعة الحال لا يكون ذلك، ولذا نجد البخاري في رزية يوم الخميس يحرّف الأحاديث ويحاول أن لا يذكر اسم الذي اتهم النبي عليه بالهجر، ويحاول تهذيب العبارة إنْ ذكر الاسم فيقول: فقيل إنّ النبي غلبه الوجع !! أو يقول: فقال عمر كلمه معناها أنّ الوجع قد غلب رسول الله !!

ومما يزيد القارئ تعجباً ما قاله النووي، واليكم نص عبارته، قال: كلام عمر رضي الله عنه، هذا مع علمه وفضله لأنه خشي أن يكتب أموراً فيعجزوا عنها، فيستحقوا العقوبة عليها لأنها منصوصة لا مجال للاجتهاد فيها.

ولاحظ ما قاله البيهقي أيضاً، قال: قصد عمر، رضي الله عنه، التخفيف على النبي عليه الصلاة والسلام، حين غلبه الوجع. ولو كان مراده عليه الصلاة والسلام، أن يكتب ما لا يستغنون عنه لم يتركهم لاختلافهم (٢).

ويقول أيضاً: وقد حكى سفيان بن عيينة عن أهل العلم، قيل: إنَّ النبي عليه الصلاة والسلام، أراد أن يكتب استخلاف أبي بكر رضي الله عنه، ثم ترك ذلك اعتماداً على ما علمه من تقدير الله تعالى<sup>(۱)</sup>.

١- دلائل الصدق: ج٣ ق١ ص٥٣٠.

Y- وهنا يجب الالتفات إلى كلام النبي الله حينما طلب الدواة والكتف، فهو وصف ما أراد كتابته بكونه عاصم من الضلال، فكيف يقال بأنه أراد أن يكتب شيء يمكنهم أن يستغنون عنه كما يستفاد من عبارة البيهقي! نعم هو كتاب لا يمكن للأمة أن تستغني عنه، ولكونه كذلك نجد النبي الله لم يتركه لمجرّد اختلافهم كلام السفهاء منهم، بل كتبه وأودعه عند خليفته علي بن أبي طالب المنها، وقد تقدّم نص الوصية التي أوصى بها النبي ليلة وفاته فراجع.

عمدة القاري - العيني: ج٢ ص١٧١.
 أقول: لم يذكر من هم أهل العلم الذين قالوا أن النبي النه أراد أن يوصي لأبي بكر فلو عرفنا عليهم لفعل جميلاً،
 ولنظرنا فيهم فهل أنهم من أهل العلم حقاً أم من وعاظ السلاطين ؟!

فكيف يتوقع من هؤلاء أن ينقلوا تفاصيل الواقعة، وها نحن نجدهم يحاولون جاهدين لتبرير ما قاله عمر مع صراحته ووضوحه!!

فحاول القوم منع نقل القضايا والحوادث، وجزئيات الأمور، وتفاصيل الوقائع، ونكتفي بنقل بعض هذه المفردات، لكى يقف القارئ الكريم على حقيقة الأمر بالتفصيل:

# أولاً: الإحراق وما يرتبط به

لقد نقل البعض عبارات مختلفة فيما يتعلق بمذا الأمر، ونقف عند هذه العبائر المنقولة:

#### التهديد بالإحراق:

إنّ إحراق بيت الزهراء (عليها السلام) من الأمور القطعية في أحاديثنا وفي كتبنا، وعلى ذلك علماء الشيعة. أما ما جاء في كتب أهل السنة، فجاء بأشكال مختلفة، وعناوين متعددة، وإليكم بعض هذه العناوين:

بعض الأخبار والروايات تقول بأنّ عمر بن الخطاب قد هدّد بالإحراق، وهذا ما نجده في كتاب المصنف لابن أبي شيبة، الذي هو من مشايخ البخاري، حيث روى بسنده عن زيد بن أسلم، وزيد عن أبيه أسلم وهو مولى عمر، يقول: حين بويع لأبي بكر بعد رسول الله، كان على والزبير يدخلان على فاطمة بنت رسول الله، فيشاورونها ويرتجعون في أمرهم، فلما بلغ ذلك عمر بن الخطاب، خرج حتى دخل على فاطمة فقال: يا بنت رسول الله، والله ما أحد

ثم إنّ النبي على وصف ما أراد كتابته بكونه عصم للأمة من الضلال فهل أنّ استخلاف أبي بكر عاصم للأمة من الضلال ؟

وكذلك ما معنى أنّ النبي عليه ترك ذلك اعتماداً على تقدير الله سبحانه ؟ فلماذا موسى الله عندما ذهب لميقات ربّه نصب هاروناً الله وأوصى به، فلماذا لم يترك الوصية به اعتماداً على تقدير الله تعالى القاضي بكون بني اسرائيل سيتركون وصي موسى الله ويتبعون السامري ؟!

ومع الأسف نجد أنّ هذه الكلمات تصدر ممن يدعون العلم مما جعل الناس تسقط في خلل عقائدي كبير، وهو: أنّ خلافة أبي بكر لو كانت غير مرادة لله لما وقعت، وإلا يلزم غلبة أرادة المخلوق ـ أبا بكر ـ على الخالق سبحانه وتعالى علواً كبيراً.

وبالتالي فهي إنما حصلت بإرادة الله سبحانه.

وهذه المغالطة قد انطلت على الكثير؛ لكونهم لم يفرّقوا بين الإرادة وبين الرضا، فالله سبحانه لا يرضى سرقة أموال الناس، لكنه لا يعني عدم وقوعها في الخارج؛ إذ لو لم يردها لم تقع في الأرض البتة، فكل شيء واقع بمشيئته سبحانه بعد أن بيّن طريقي الخير والشر للإنسان، فخلافة أبي بكر وقعت بمشيئة الله سبحانه لكن السؤال هل هي مرضية له أم لا ؟؟

و لا يصح القول بأنها لو لم تكن مرضية لما وقعت، فهذا مبني على التلازم بين الإرادة والرضا والحال لا تلازم بينهما، وإلا لكان تسلط فرعون ونمرود وغير هما مرضياً له سبحانه، وهو واضح الفساد فانتبه ولا تغفل.

أحب إلينا من أبيك، وما من أحد أحب إلينا بعد أبيك منك، وأيم الله ما ذاك بمانعي إن اجتمع هؤلاء النفر عندك أن أمرتهم أن يحرق عليهم البيت (١).

وجاء في تاريخ الطبري بسند آخر: (أتى عمر بن الخطاب مترل علي، وفيه طلحة ورجال من المهاجرين فقال: والله لأحرقن عليكم أو لتخرجن إلى البيعة، فخرج عليه الزبير مصلتاً سيفه، فعثر فسقط السيف من يده، فوثبوا عليه فأخذوه) (١).

والغريب أننا نلاحظ ابن عبد البر في الاستيعاب يروي هذا الخبر عن طريق أبي بكر البزار بنفس السند الذي عند ابن أبي شيبة، وفيه: إنّ عمر قال لها: ما أحد أحب إلينا بعده منك، ثم قال: ولقد بلغني أنّ هؤلاء النفر يدخلون عليك، ولأن يبلغني لأفعلن ولأفعلن كما تقدّم.

ويحذف مؤخر الحديث !! فأي عاقل يتوقع من هؤلاء أن ينقلوا القضية كما وقعت ؟ الإتيان بقبس من نار أو فتيلة:

قال أحمد بن محمد بن عبد ربه الأندلسي في كتابه العقد الفريد: الذين تخلفوا عن بيعة أبي بكر: علي والعباس، والزبير وسعد بن عبادة، فأمّا علي والعباس والزبير فقعدوا في بيت فاطمة حتى بعث إليهم أبو بكر عمر بن الخطاب ليخرجوا من بيت فاطمة، وقال له: إن أبو فقاتلهم. فاقبل بقبس من نار على أن يضرم عليهم الدار، فلقيته فاطمة: فقالت: (يا بن الخطاب، أجئت لتحرق دارنا) ؟ قال: نعم! أو تدخلوا فيما دخلت فيه الأمة! فخرج على حتى دخل [على] أبي بكر فبايعه، فقال له أبو بكر: أكرهت إمارتي ؟ فقال: (لا، ولكني آليت أن لا أرتدي بعد موت رسول الله عليه حتى أحفظ القرآن، فعليه حبست نفسي) (۱).

١- المصنف لابن أبي شيبة: ج٨ ص٧٢٥.

۲- تاريخ الطبري: ج۲ ص٤٤٣. ۳ الود الفريد وليس تر ۵- و مر ۳

٣- العقد الفريد: طبيروت ج٥ ص١٣.

أقول: هل يمكن قبول هذا مع كل ما تقدّم من الروايات التي نقلوها والتي تبين أنّ علي بن أبي طالب الله بايع مكرها خوفاً على شريعة الإسلام ؟! ولمعرفة المزيد راجع روايات الواقعة التي تقدّمت، فستجد كيف أنهم أكرهوه على البيعة وإلا قتلوه، وكيف قال علي بن أبي طالب الله للسول الخليفة قنفذ حينما قال: خليفة رسول الله يدعوك؟! فقال الله الله على رسول الله، وغير ذلك من النصوص القاضية ببطلان ما نقله صاحب العقد الفريد. كما ولا يفوتك أن تراجع الواقعة برواية صاحب كتاب العقد الفريد نفسه - وقد تقدّمت - التي يثبت فيها رفض علي للبيعة مما جعلهم يهددونه بحرق الدار، كما في نفس النص أعلاه. ثم كيف ينسجم ما قاله في نفس هذه العبارة ؟ فمن جهة يصر ح بأن على الله تخلف عنها على الله وهو السبّاق على الله وهو السبّاق في كل أمر يرجع للدين وأهله بالخير، ومن ثانية يثبت أن على الله لم يكن كارها لبيعة أبي بكر!!

روى البلاذري في أنساب الأشراف: إنّ أبا بكر أرسل إلى على يريد البيعة، فلم يبايع، فحاء عمر ومعه فتيلة، فتلقته فاطمة على الباب، فقالت فاطمة: (يا بن الخطاب، أتراك محرقاً عليّ بابي ؟) (١).

وروى الخبر أبو الفداء في المختصر في أخبار البشر: وإن أبوا فقاتلهم، ثم قال: فأقبل عمر بشيء من نار على أن يضرم الدار (٢).

#### إرادته إحراق الباب:

قال ابن أبي الحديد في شرح النهج: (قال المسعودي في مروج الذهب: وكان عروة بن الزبير يعذر أخاه عبد الله في حصر بني هاشم في الشعب وجمعه الحطب ليحرقهم، ويقول: انما أراد بذلك أن لا تنتشر الكلمة ولا يختلف المسلمون، وأن يدخلوا في الطاعة فتكون الكلمة واحدة. كما فعل عمر بن الخطاب ببني هاشم لما تأخروا عن بيعة أبي بكر فإنه أحضر الحطب ليحرق عليهم الدار) (٣).

ويبدو أنَّ النص المتقدّم الذي نقله أبن أبي الحديد عن المسعودي غير موجود في النسخ الموجودة لكتاب مروج الذهب، فقد حذف اسم عمر من الطبعات المتأخرة، ولقد رأيت الكثير ممن نقلوا عن المسعودي نص العبارة المتقدّمة إلاّ أنه لم يرد فيها اسم عمر ؟! (٤).

وقال ابن شحنة الحنفي في روض المناظر في ذكر السقيفة: ثم إنَّ عمر جاء إلى بيت علي ليحرقه على من فيه فلقيته فاطمة فقال ادخلوا فيما دخلت فيه الأمة... الخ (٥).

وها هو البلاذري وغيره يصرّح بكون علي الله لله يبايع فلاحظ عبارته في المتن بعد عبارة العقد الفريد.

۱- أنساب الأشراف: ج۱ ص۸۶۰. ۲- تاريخ أبي الفداء: ج۱ ص۱۹۷.

٣- شرح ابن أبي الحديد: ج٠١ ص١٤٧، نقلاً عن المسعودي في مروج الذهب: ج٣ ص٨٦.

<sup>3-</sup> راجع: الكنى والألقاب للشيخ عباس القمي: ج١ ص٣٨٦، بيت الأحزان: ص٥٨، مستدرك سفينة البحار للشيخ علي النمازي الشاهرودي: ج٨ ص٥٠٥. حيث جاء في هذه المصادر هذه العبارة: قال المسعودي في مروج الذهب في أخبار عبد الله بن الزبير، وحصره بني هاشم في الشعب، وجمعه لهم الحطب ما هذا لفظه: وحدث النوفلي في كتابه في الأخبار عن ابن عائشة، عن أبيه، عن حماد بن سلمة، قال: كان عروة بن الزبير يعذر أخاه إذا جرى ذكر بني هاشم وجمعه الحطب لتحريقهم، ويقول: إنما أراد بذلك إرهابهم ليدخلوا في طاعته كما أرهب بنو هاشم، وجمع لهم الحطب لإحراقهم إذ هم أبوا البيعة فيما سلف،...).

٥- روضة المناظر: ج٧ ص١٦٤، مطبوع بهامش الكامل في التاريخ.

وقال الطبري: (عن زياد بن كليب قال: أتى عمر بن الخطاب مترل علي وفيه طلحة والزبير ورجال من المهاجرين فقال: والله لأحرقن عليكم أو لتخرجن إلى البيعة) (١).

روى البلاذري في تاريخه عن المدائني عن مسلمة بن محارب، عن سليمان التيمي وعن ابن عون أن أبا بكر أرسل إلى علي يريد البيعة فلم يبايع فجاء عمر، ومعه فتيلة فتلقته فاطمة على الباب فقالت فاطمة: (يا ابن الخطاب، أتراك محرقاً عليّ بابي) ؟ قال: نعم، وذلك أقوى فيما جاء أبوك (٢) ؟

وروى ابن قتيبة: (أن أبا بكر بعث إليهم عمر فجاء فناداهم وهم في دار على فأبوا أن يخرجوا، فدعا بالحطب وقال: والذي نفس عمر بيده لتخرجن أو لأحرقنها على من فيها) (٣).

وقال في الملل والنحل عن إبراهيم النظام: (إنَّ عمر ضرب بطن فاطمة يوم البيعة حتى ألقت الجنين من بطنها، وكان يصيح أحرقوا دارها بمن فيها وما كان في الدار غير علي وفاطمة والحسنين) (٤).

وقال ابن عبد البر الأندلسي: الذين تخلفوا عن بيعة أبي بكر: على والعباس والزبير وسعد بن عبادة، فأما علي والعباس والزبير فقعدوا في بيت فاطمة حتى بعث إليهم عمر بن الخطاب ليخرجوا من بيت فاطمة، وقال له: إن أبوا فقاتلهم. فأقبل بقبس من نار على أن يضرم عليهم الدار، فلقيته فاطمة فقالت: (يا ابن الخطاب، أجئت لتحرق دارنا) ؟ فقال: نعم (٥).

وقال أبو بكر الجوهري في كتابه السقيفة: عن سلمة بن عبد الرحمن، قال: (لما جلس أبو بكر على المنبر كان علي والزبير وناس من بني هاشم في بيت فاطمة فجاء عمر إليهم فقال: والذي نفسى بيده لتخرجن إلى البيعة أو لأحرقن البيت عليكم) (١)!

١- تاريخ الطبري: ج٢ ص٤٤٣.

٢- أنساب الأشراف: ج١ ص٨٦٥.

٣- الإمامة والسياسة: ج١ ص١٩، من حياة الخليفة عمر بن الخطاب: ص١٨١.

٤- الملل والنحل للشهرستاني: ج١ ص٥٧.

٥- العقد الفريد: طبيروت ج٥ ص١٣٠.

٦- السقيفة وفدك: ص٥٣.

وتوجد غير هذه العناوين، كجمع الحطب، والجحيء للإحراق، أعرضنا عن ذكرها واكتفينا بما تقدّم ففيه كفاية.

# ثانياً: كسر ضلعها (عليها السلام)

لقد تحملت فاطمة (عليها السلام) من السلطة الغاصبة أشد الظلم، حيث تعرّضت لظلم لا يُتحمل إلا من الذين مثلوا الصبر وجسدوه في شخصياتهم، فكانت نموذجاً للصبر والتضحية من أجل الدين الإسلامي، الذي أعطت وتحمّلت من أجله الكثير.

حيث كسر الظالمون من أجل دنياهم العفنة ضلعاً من أضلاعها، وذلك بسبب العصرة التي تعرضت لها بين الحائط والباب، وبقيت آثاره على حسدها الشريف إلى حين شهادتها.

وجاءت روايات تبين هذه الحقيقة، فقد جاء في زيارتها: (اللهم صلّ على محمد وأهل بيته، وصل على البتول الطاهرة، الصديقة المعصومة، التقية النقية، الرضية [المرضية]، الزكية الرشيدة، المظلومة المقهورة، المغصوبة حقها، الممنوعة إرثها، المكسور ضلعها، المظلوم بعلها، المقتول ولدها، فاطمة بنت رسول الله، وبضعة لحمه وصميم قلبه، وفلذة كبده، والنخبة منك له، والتحفة خصصت بها وصيه وحبيبه المصطفى وقرينه المرتضى، وسيدة النساء ومبشرة الأولياء، حليفة الورع والزهد، وتفاحة الفردوس والخلد، التي شرفت مولدها بنساء الجنة، وسللت منها أنوار الأئمة، وأرخيت دونها حجاب النبوة) (۱).

روى سليم بن قيس عن سلمان: (.... فألجأها قنفذ إلى عضادة بيتها ودفعها فكسر ضلعاً من جنبها فألقت جنيناً من بطنها، فلم تزل صاحبة فراش حتى ماتت من ذلك شهيدة) (١).

وروى سليم بن قيس، عن عبد الله بن العباس، أنّه حدثه وكان جابر بن عبد الله إلى جانبه : أنّ النبي على قال لعلي، بعد خطبة طويلة: (إنّ قريشاً ستظاهر عليكم، وتجتمع كلمتهم على ظلمك وقهرك، فإن وجدت أعواناً فجاهدهم، وإن لم تجد أعواناً فكف يدك، واحقن دمك، أما إنّ الشهادة من ورائك، لعن الله قاتلك. ثم أقبل على ابنته (عليها

١- إقبال الأعمال: ج٣ ص١٦٥.

٢- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص٥٣٥، بحار الأنوار: ج٢٢ ص١٩٨٠.

السلام)، فقال: إنّك أول من يلحقني من أهل بيتي، وأنت سيدة نساء أهل الجنة، وسترين بعدي ظلماً وغيظاً، حتى تضربي، ويكسر ضلع من أضلاعك، لعن الله قاتلك ...اخ) (١).

وروى الصدوق عن ابن عباس، قال: إن النبي على يقول: (....، وأمّا ابنتي فاطمة فإنها سيدة نساء العالمين من الأولين والآخرين، .... كأني بما وقد دخل الذل بيتها، وانتهكت حرمتها، وغصب حقها، ومنعت إرثها، وكسر جنبها ...) (٢).

ثالثاً: الضرب القاسي الذي تعرّضت له فاطمة (عليها السلام)

لقد تعرضت الزهراء (عليها السلام) للضرب القاسي النابع من الحقد الذي يكمن في نفوس أولئك القوم على أهل البيت على، وترك ذلك الضرب أثاراً في بدنها الشريف حتى الشهادة، فكان متنها قد اسود من أثر ذلك الضرب، وقد أخبر بذلك رسول الله على:

قال على: (لما أسري بالنبي على إلى السماء قيل له: إنّ الله تبارك وتعالى يختبرك في ثلاث لينظر كيف صبرك، ....، وأمّا ابنتك فتظلم وتحرم ويؤخذ حقها غصباً الذي تجعله لها، وتضرب وهي حامل، ويدخل عليها وعلى حريمها ومترلها بغير إذن، ثم يمسها هوان وذل ثم لا تجد مانعاً، وتطرح ما في بطنها من الضرب وتموت من ذلك الضرب) (").

فقد اسند موتما في الرواية إلى ذلك الضرب من الأيدي الحاقدة.

وعن علي بن أبي طالب الطّينيِّل، قال: (بينا أنا، وفاطمة، والحسن، والحسين عند رسول الله إذ التفت إلينا فبكى، فقلت: وما ذاك يا رسول الله؟! قال: أبكي من ضربتك على القرن، ولطم فاطمة خدّها) (٤).

وروى سليم بن قيس، عن عبد الله بن العباس، أنّه حدثه وكان جابر بن عبد الله إلى جانبه : أنّ النبي الله: أقبل الله على ابنته (عليها السلام)، فقال: (إنّك أول من يلحقني من

١- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص٤٢٧.

<sup>·</sup> الله الصدوق: ص١٧٦، المحتضر: ص١٩٧، بحار الأنوار: ج٣١ ص٦٢.

٣- كاملُ الزِيارِات: ص ٥٤٨.

٤- مناقب آل أبي طالب: ج٢ ص٥١، أمالي الصدوق: ص١٩٧، بحار الأنوار: ج٢٧ ص٢٠٩.

أهل بيتي، وأنت سيدة نساء أهل الجنة، وسترين بعدي ظلماً وغيظاً، حتى تضربي، ويكسر ضلع من أضلاعك، لعن الله قاتلك ...الخ) (١).

وهذه الرواية تبين أنها (عليها السلام) مقتولة، فمن هنا يتبادر للقارئ سؤال يجب أن يعرفه، وهو من الذي قتل فاطمة (عليها السلام) ؟

وأعتقد أنّ جواب هذا السؤال أيضاً يستفاد من نفس الرواية؛ حيث إنها بينت المصائب التي ستجري على فاطمة (عليها السلام) من الضرب وكسر الضلع، وبعد ذلك ذكرت أنها مقتولة، فيفهم أنّ القاتل هو الذي ضربها وكسر ضلعها.

والتاريخ ينص على من انتهك حرمة بيت فاطمة (عليها السلام)، فقد تقدّم ذكر بعض النصوص التي ذكرها بعض المؤرخين فراجع.

والآن لنسمع فاطمة (عليها السلام) وهي تقص لنا بعضاً مما جرى عليها والذي أدى لشهادتها (عليها السلام)، تقول: (فجمعوا الحطب الجزل على بابنا وأتوا بالنار، ليحرقوه ويحرقونا، فوقفت بعضادة الباب وناشدتهم بالله وبأبي أن يكفوا عنا وينصرونا، فأخذ عمر السوط من يد قنفذ مولى أبي بكر، فضرب به عضدي فالتوى السوط على عضدي حتى صار كالدملج وركل الباب برجله، فردّه علي وأنا حامل فسقطت لوجهي، والنار تسعر وتسفع وجهي، فضربني بيده حتى انتثر قرطي من أذني، وجائني المخاض، فأسقطت محسناً قتيلاً بغير جرم) (٢).

سلامٌ عليك أيتها الصابرة وسلام على بعلك الصابر المحتسب، أول مظلوم في الإسلام الممتثل لكلمات ابن عمه على الإسلام.

تعجز الكلمات عن وصف صبركم أيها الطاهرون المطهرون!!

١- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص٤٢٧.

٢- بحار الأنوار: ج٣٠ ص٣٤٨، بيت الأحزان: ص١٢١.

وروى الطبرسي في الاحتجاج، قال: (وحالت فاطمة "عليها السلام" بين زوجها وبينهم عند باب البيت فضربها قنقذ بالسوط على عضدها، فبقي أثره في عضدها من ذلك مثل الدملوج (١) من ضرب قنفذ إياها) (٢).

وروى الطبري في دلائل الإمامة عن أبي عبد الله جعفر بن محمد التَّلِيَّلِا: (....، وكان سبب وفاتها أن قنفذاً مولى عمر لكزها بنعل السيف) (<sup>٣)</sup>.

وفي رواية أخرى: (ضربها قنفذ على وجهها وأصاب عينها) (أ).

وجاء في رواية أنّ الإمام الصادق الكيّلاً: (..... وإدخال قنفذ يده يروم فتح الباب برجله وضرب عمر لها بالسوط على عضدها حتى كان كالدملج الأسود، وركل الباب برجله حتى أصاب بطنها وهي حاملة بالحسن لستة أشهر وإسقاطها إياه، وهجوم عمر وقنفذ وخالد بن الوليد وصفقه خدّها حتى بدا قرطاها تحت خمارها وهي تجهر بالبكاء وتقول وا أبتاه وا رسول الله! ابنتك فاطمة تُكذّب ويقتل جنين في بطنها ...) (°).

وكذلك ضربها المغيرة بن شعبة كما صرّح بذلك الإمام الحسن المحتبى التَلْيُلُمْ وهو يخاطب المغيرة: (وأنت الذي ضربت فاطمة بنت رسول الله على حتى أدميتها، وألقت ما في بطنها، استذلالاً منك لرسول الله ومخالفة منك لأمره ..) (1).

روي أنّ ابن أبي العلاء الهمداني، ويحيى بن محمد بن حويج تنازعا في أمر ابن الخطاب، فتحاكما إلى أحمد بن إسحاق القمي، صاحب الإمام الحسن العسكري، فروى لهم عن الإمام العسكري، عن أبيه العَلَيْنَ: أنّ حذيفة روى عن النبي الله عن أبيه العَلَيْنَ: أنّ حذيفة روى عن النبي الله فيه

١- الدملوج: حلي يلبس في المعصم.

٢- الاحتجاج: ج١ ص١٠٩، بحار الأنوار: ج٢٨ ص٢٨٣.

٣- دلائل الإمامة: ص١٣٤، بحار الأنوار: ج٤٣ ص١٧٠، مستدرك سفينة البحار: ج٨ ص٦٢٠. ونعل السيف: ما يكون في أسفل غمد السيف من حديد أو فضة ونحوهما. الصحاح: مادة نعل ج٥ ص١٨٣٢.

٤- سيرة الأئمة الإثنى عشر: ج١ ص١٤٥.

٥- إلزام الناصب: ج٢ ص٢٣٢.

٦- الاحتجاج: ج١ ص١٤.

حذيفة بن اليمان عن أمور ستجري بعده، ثم قال حذيفة وهو يذكر أنه رأى تصديق ما سمعه: (... وحرف القرآن، وأحرق بيت الوحى ... إلى أن قال: ولطم وجه الزكية ...) (١).

ولقد حاول البعض نفي الضرب الذي تعرّضت له فاطمة (عليها السلام) مع وجود هذه الشواهد، بدعوى أنّ المهاجمين لم يدخلوا بيتها، ثم أنّها لو تعرّضت للضرب وهو ليست أمراً عادياً لما سكت المسلمون وهم قد سمعوا أحاديث الرسول على في فضلها مما يجعلهم يقفون في وجه الذي ضربها وآذاها، ثم إنّ ضربها وإيذائها لم يكن بصالح المهاجمين الذين يريدون طلب البيعة من على التَّكِينُ، لأنّ ذلك سينقل ويرجع عليهم بمردود سلبي.

والحقيقة أنّ هذا الكلام مع وفرة الشواهد التي تدل على صدور ضرب فاطمة (عليها السلام) منهم، وبيان الذي صدر منه الضرب، فمع كل ذلك لا يمكن لأي إنسان له أدنى معرفة واطلاع أن ينكر ذلك، اللهم إلا من كان لديه في الإنكار مصلحة يريد تحقيقها، فيكون بذلك خارجاً عن الإنصاف الذي لابد أن يتحلّى به البحث العلمي الذي يدور مدار الحقائق الثابتة تاريخياً.

ثم لماذا لم يفعل المسلمون شيئاً عندما طلب النبي الله دواة وكتفاً ليكتب كتاباً عاصماً للأمة من الضلال ... فقال عمر: يهجر !! فلماذا لم يعترض عليه أحد ويوبخه ؟! أوليس النبي الله أقدس وأعظم شخص على هذه البسيطة ؟! أوليس هو أفضل الأنبياء ؟

ثم لماذا لم يقف المسلمون ليحولوا بين السلطة الحاكمة التي جمعت الحطب لحرق بيت الزهراء (عليها السلام)، وقد كان ذلك بمرأى ومسمع الكثير من المسلمين ؟!

فكانت السلطة الحاكمة تعلم علماً قطعياً بتخاذل الناس وانزوائهم مما جعلهم يسرحون ويمرحون بلا رادع.

وما يقال: من أنّ العرب لا يضربون المرأة؛ لأنّ ذلك يعد عاراً على الضارب، فكيف لعمر أن يضرب فاطمة أو يأمر بضربها ؟

١- العقد النضيد والدر الفريد: ص٦٣.

فهو مردود بشواهد كثيرة يجدها المتصفح للتاريخ، فمن المعروف والمشهور أن سمية والدة عمار بن ياسر ماتت تحت وطأة التعذيب في مكة، وكانت أول شهيدة في الإسلام، وكان من تولّى ضربها وتعذيبها أبو جهل. وكذلك زينب بنت رسول الله على التي تعرضت للضرب من قبل هبار بن الأسود الذي أهدر النبي على دمه بسبب ذلك.

يقول ابن أبي الحديد المعتزلي: (إنّه قرأ على شيخه أبي جعفر النقيب قصة زينب حين روعها هبار بن الأسود، فقال له أبو جعفر: إنّ كان رسول الله على أباح دم هبار، لأنّه روع زينب، فألقت ذا بطنها، فظاهر الحال أنّه لو كان حيا لأباح دم من روع فاطمة حتى ألقت ذا بطنها. فقلت: أروي عنك ما يقوله قوم: إنّ فاطمة روعت، فألقت المحسن ؟! فقال: لا تروه عني، ولا ترو عني بطلانه، فإني متوقف في هذا الموضع، لتعارض الأحبار عندي فيه) (١).

بل نحد في التأريخ شواهد كثيرة تؤكد أنّ عمر ضرب النساء، فكان عمر نفسه يعذّب جارية بني مؤمل ويضربها حتى إذا مل، قال: إني أعتذر إليك إني لم أتركك إلا ملالة.

يروي الجاحظ: (ومرّ أي أبو بكر بجارية بني مؤمل حي من بني عدي بن كعب وعمر بن الخطاب يعذبها لتترك الإسلام، وهو يضربها فإذا مل قال: أعتذر إليك إني لم أتركك إلاّ ملالة! فابتاعها فأعتقها) (٢).

ويروي أحمد في مسنده: (حتى ماتت رقية ابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال الحقي بسلفنا الخير عثمان بن مظعون قال وبكت النساء فجعل عمر يضربحن بسوطه فقال النبي صلى الله عليه وسلم لعمر دعهن يبكين وإياكن ونعيق الشيطان ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "مهما يكون من القلب والعين فمن الله والرحمة ومهما كان من اليد واللسان فمن الشيطان"، وقعد رسول الله صلى الله عليه وسلم على شفير القبر وفاطمة إلى جنبه تبكى فحعل النبي صلى الله عليه وسلم عين فاطمة بثوبه رحمة لها) (٣).

١- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد المعتزلي: ج١٤ ص١٩٢.

٢- العثمانية للجاحظ: ص٣٤.

أقول: ليتعجب القارئ؛ فهو يضرب الجارية لكي تترك الإسلام وإذا به بعد وفاة النبي الله يكون أولى بالإسلام، أولى من السابقين إليه ويدبر شؤؤن الخلافة، بل سيزداد الإنسان عجباً لا ينقضي عندما يراجع نسبه وسيرته في الجاهلية!! ٣- مسند أحمد: ج١ ص ٣٥٥.

...\

يقول أبن أبي الحديد المعتزلي: وأول من ضرب عمر بالدّرة أم فروة بنت أبي قحافة، مات أبو بكر فناح النساء عليه، وفيهن أخته أم فروة، فنهاهن عمر مراراً، وهن يعاودن، فأخرج أم فروة من بينهن، وعلاها بالدرة فهربن وتفرقن.

كان يقال: درّة عمر أهيب من سيف الحجاج. وفي الصحيح أنّ نسوة كن عند رسول الله صلى الله عليه وآله قد كثر لغطهن، فجاء عمر فهربن هيبة له، فقال لهن: يا عديات أنفسهن! أقبنني ولا تحبن رسول الله! قلن: نعم، أنت أغلظ وأفظ (١).

وروى سليم بن قيس: (أن عمر بن الخطاب أغرم جميع عماله أنصاف أموالهم، ولم يغرم قنفذ العدوي شيئاً وكان من عماله ورد عليه ما أخذ منه، وهو عشرون ألف درهم، ولم يأخذ منه عشره، ولا نصف عشره. قال أبان: قال سليم: فلقيت علياً، صلوات الله عليه وآله، فسألته عما صنع عمر!! فقال: هل تدري لم كف عن قنفذ، ولم يغرمه شيئاً ؟! قلت: لا. قال: لأنّه هو الذي ضرب فاطمة صلوات الله عليها بالسوط حين جاءت لتحول بيني وبينهم، فماتت صلوات الله عليها، وإن أثر السوط لفي عضدها مثل الدملج) (٢).

فلم يغرم عمر أملاك قنفذ كما غرم أموال غيره، وذلك شكراً منه لسعيه بين يديه والائتمار بأمره حينما أمره بأنّ يرجع إلى حبيبة محمد فاطمة (عليها السلام) ويروّعها بسوطه.

# رابعاً: إسقاط المحسن وما يتعلق به

لقد أنكر البعض وجود المحسن الكَيْلاً بين أولاد الزهراء (عليها السلام)؛ وذلك بسبب الإحراج الذي واجهه، حيث إنّه عجز عن حل المسألة وتبرير فعل الخليفة، فعمد إلى الإنكار!!

وظاهرة الإنكار يجدها القارئ عند الكثير؛ فحينما يعجز عن تفسير ظاهرة معينة، أو تبرير فعل معين، أو غير ذلك، فالحل الوحيد الذي يلتجئ إليه إنكار تلك المسألة التي تحيّر في تفسيرها من الأساس، مما يجعله يسد باب البحث عنها بالمرّة!!

١- شرح نهج البلاغة لأبن أبي الحديد: ج١ ص١٨١.

٢- كتاب سليم بن قيس بتحقيق محمد باقر الأنصاري: ص٢٢٣.

فهكذا حاول بعضهم وأراد أن ينكر وجود ولد لفاطمة (عليها السلام) اسمه المحسن التَلْيُكُا، وتجاهل كل النصوص التي وردت عن طريق السنة والشيعة، والتي تثبت وجوده وأنه ابن علي وفاطمة (عليهما السلام)، ومن هنا قال عمر أبو النصر (اختلف المؤرخون في وجوده كما قدّمنا وإن كان اليعقوبي والمسعودي وغيرهما يؤكدون وجوده) (۱)، وقال أيضاً: (ينكر بعض المؤرخين وجود المحسن ولكن غيرهم يثبته، كالمسعودي وأبو الفداء) (۱).

كما أنّ هناك من أهمل هذا الموضوع ولم يوليه أي أهمية؛ حرصاً منه على إبعاد الشبهة عن الذين تورطوا في إسقاطه وقتله العَلِيُّالِين.

وهناك من عجز عن الإنكار لوجود الأدلة التي لا يمكن تجاهلها فالتجأ لحل آخر، وهو القول بأنّ المحسن ولد في زمن النبي الله وتوفي صغيراً، كل ذلك حرصاً منهم على ماء وجه الخليفة!!

إلا أنّ ابن شهر آشوب ردّ دعوى ولادة المحسن في زمان النبي الله وكونه ولد سقطاً نسبها إلى أهل السفساف الذين دعاهم عنادهم لإنكار الكثير، فقال: (وجماعة: من السفساف (٦)، حملهم العناد على أن قالوا: كان أبو بكر أشجع من علي. وإن مرحباً قتله محمد بن مسلمة. وإن ذا الثدية قتل بمصر. وأن في أداء سورة براءة كان أبو بكر أميراً على علي، وربما قالوا: قرأها أنس بن مالك. وأنّ محسناً ولدته فاطمة في زمن النبي سقطاً .... إلى أن قال: ومن ركب الباطل زلت قدمه: ﴿وَزَيَّنَ لَهُمُ الشّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السّبيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ (٤).

فالحقيقة أن وجود المحسن التَكِينُ ، وكونه ثالث الذكور من أبناء فاطمة (عليها السلام)، وكونه سقط بسبب هجوم القوم على دار فاطمة (عليها السلام) كالشمس في رابعة النهار، ولا ينكر ذلك إلا مريض قد امتلأ قلبه زيغاً، وهؤلاء نجدهم عبر التاريخ هم أهل لجاج وعناد ويجانبون الحقيقة الجلية دائماً. فهؤلاء لا تنفعهم الأدلة مهما كانت واضحة وجلية، إلا أننا

١- نقلاً عن كتاب مأساة الزهراء: ج٢ ص١١١.

٢- نقلاً عن كتاب مأساة الزهراء: ج٢ ص١١١.

٣- جمع سفساف، و هو الردئ.

٤- مناقب آل أبي طالب: ج١ ص٥.

نقدّم الأدلة على وجود المحسن بين أولاد فاطمة (عليها السلام)، كما نذكر كل ما يتعلق بهذا الموضوع في عناوين متعددة مستدلين على كل عنوان؛ لكي تكون الصورة واضحة للقارئ الكريم.

# أولاً: المحسن ولد في حياة النبي (صلى الله عليه وآله)

روى أحمد وغيره: حدثنا عبد الله، حدثني أبي، ثنا يحيى بن آدم، ثنا إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن هانئ بن هانئ، عن علي رضي الله عنه، قال: (لما ولد الحسن سميته حرباً فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: أروني ابني ما سميتموه، قال: قلت حرباً، قال بل هو حسن ، فلما ولد الحسين سميته حرباً، فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال أروني ابني ما سميتموه قال قلت حرباً، قال بل هو حسين فلما ولد الثالث سميته حرباً فجاء النبي صلى الله عليه وسلم فقال أروني ابني ما هميتموه قال بل هو محسن ثم قال سميتهم بأسماء ولد هارون شبر وشبير ومشبر) (۱).

فهم يريدون إثبات كون المحسن ولد في زمن رسول الله الله الكي ينكروا أنّه سقط يوم هجوم الخليفة على دار فاطمة (عليها السلام)، كما ويلاحظ القارئ لهذه الرواية أنما تصوّر علياً العَلَيْلِ معارضاً للنبي الله العليم الله العلمة الماروي من طرق العامة.

روى عمر بن محمد بن خضر، المعروف بالملا، صاحب السيرة ، المتوفى سنة ٧٠٥ في سيرته: وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: (لما ولدت فاطمة الحسن رضي الله عنه قالت لعلي كرم الله وجهه : سمه ؟ فقال: ما كنت أسبق باسمه رسول الله. ثم أخبر النبي العَلَيْلُا فقال: وما كنت لأسبق باسمه ربي عز وجل، فأوحى الله عَلَيْ إلى جبريل العَلَيْلُا: أنّه قد ولد لحمد ولد، فأهبط إليه وهنه وقل له: إنّ علياً منك بمترلة هارون من موسى، فسمه باسم ابن هارون. فهبط جبريل العَلِيُلِيُ فهنّاه من الله عَلَيْل، ثم قال: إنّ الله تعالى ذكره أمرك أن تسميه هارون. فهبط جبريل العَلَيْلُ فهنّاه من الله عَلَيْل، ثم قال: إنّ الله تعالى ذكره أمرك أن تسميه

 $<sup>^{1}</sup>$ - مسند أحمد: ج1 ص $^{9}$ ، المستدرك: ج٣ ص $^{1}$ ، السنن الكبرى: ج٦ ص $^{1}$ ، مجمع الزوائد: ج٨ ص $^{9}$ ، المعجم الكبير: ج٣ ص $^{9}$ .

باسم ابن هارون، قال: وما كان اسم ابن هارون ؟ قال: شبير. فقال صلى الله عليه وسلم: لساني عربي، فقال: سمّه الحسن) (١).

وقال الحافظ محب الدين الطبري: (وعن أسماء بنت عميس قالت قبلت فاطمة بالحسن فحاء النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا أسماء هلمي ابني فدفعته إليه في خرقة صفراء فألقاها عنه قائلاً: ألم أعهد إليكن أن لا تلفوا مولوداً بخرقة صفراء، فلفيته بخرقة بيضاء فأخذه وأذن في أذنه اليمنى وأقام في اليسرى ثم قال لعلي: أي شيء سميت ابني ؟ قال ما كنت لأسبقك بذلك فقال ولا أنا أسابق ربي فهبط جبريل السلام فقال يا محمد إن ربك يقرئك السلام ويقول لك علي منك بمترلة هارون من موسى لكن لا نبي بعدك فسم ابنك هذا باسم ولد هارون، فقال: وما كان اسم ابن هارون يا جبريل قال شبر، فقال صلى الله عليه وسلم: إنّ لساني عربي، فقال: سمه الحسن ففعل صلى الله عليه وسلم، فلما كان بعد حول ولد الحسين فحاء عربي، فقال: شمه الحسن ففعل صلى الله عليه وسلم، فلما كان بعد حول ولد الحسين فحاء جبريل السلام أمره أن يسميه باسم ولد هارون شبير فقال النبي صلى الله عليه وسلم مثل الأول خبريل السلام أمره أن يسميه باسم ولد هارون شبير فقال النبي صلى الله عليه وسلم مثل الأول فقال سمّه حسيناً) (٢).

فلماذا لم تذكر هاتين الروايتين المحسن ؟! كما أنّ دعوى كونه مولوداً في زمن الرسول يتعارض مع الكثير من الروايات التي ستأتي من أنّ المحسن سقط بسبب هجوم القوم على دار فاطمة (عليها السلام).

ثم لا يخفى أنّه عنه أراد تأكيد المشابحة بين وصيه ووصي موسى التَّكِلا حتى في أسماء الأبناء؛ فلا الله عنه: (أنت مني بعترلة هارون من موسى إلا أنّه لا نبي بعدي) (١)، فجاء تعميم الشبه بينهما في جميع المنازل سوى النبوة؛ لذا قال أمير المؤمنين التَّكِلا عندما أرادوا القوم قتله: (إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني) (٤) كما قالها هارون التَّكِلا، وهذا ما أشار إليه

١- نقلاً عن نفحات الأزهار للسيد علي الميلاني: ج١٨ ص٣٧٤.

٢- ذخائر العقبي: ص٢٠١، ينابيع المودة: ج٢ ص٢٠٠.

٣- مسند أحمد: ج٣ ص٣٦، صحيح مسلم: ج٧ ص١٢٠.

٤- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١١١ ص١١١.

النبي على الأمة منه في حديث اقتفاء الأمة سنن من كان قبلها، فقال على: (ليأتين على أمتي ما أتى على بني إسرائيل حذو النعل بالنعل ...) (١).

# ثانياً: المحسن مات صغيراً

لقد صرّح الكثير من علماء العامة ومؤرخيهم بأنّ المحسن التَّلِينُ مات صغيراً، ولم يتعرّضوا لذكر سبب الوفاة، بل نجدهم يتحاشون الخوض في السبب، ويعطون المسألة عنواناً يبعدون به القارئ عن السبب الذي يكمن وراء وفاته التَّلِينُ لما تقدّم من أنّهم يريدون التغطية على ما فعلته خلافة السقيفة.

فقد صرّح بعض علماء العامّة بأنّ المحسن التَلْكِين لل توفي صغيراً تاركين ذكر السبب، وإليك بعض تصريحاتهم بذلك:

قال ابن الأثير: (وقد ذكر أنه كان له منها ابن آخر، يقال له "محسن" وأنه توفي صغيراً) (١).

وذكره أيضاً في كتابه أسد الغابة وعدّه في جملة الصحابة، فقال: (محسن بن علي بن أبي طالب بن عبد المطلب القرشي الهاشمي. أمه فاطمة بنت رسول الله على .. ثم ذكر تسمية رسول الله على ، له ثم قال: وتوفي المحسن صغيراً. أخرجه أبو موسى) (٣).

وقال القسطلاني: (وولدت حسناً، وحسيناً، ومحسناً. مات محسن صغيراً .. الخ) (١).

وقال ابن حزم الأندلسي: (تزوج فاطمة علي بن أبي طالب، فولدت له الحسن، والحسين، والمحسن. مات المحسن صغيراً) (٥٠).

وقال المحب الطبري: عن الليث بن سعد: (قال تزوج على فاطمة فولدت له حسناً وحسيناً وحسيناً وخسناً وزينب وأم كلثوم ورقية فماتت رقية ولم تبلغ، وقال غيره ولدت حسناً وحسيناً

١- سنن الترمذي: ج٤ ص١٣٥.

٢- الكامل في التاريخ: ج٣ ص٣٩٧.

٣- أسد الغابة: ج٤ ص٨٠٣.

٤- المواهبِ اللدنية: ج٢ ص١١٧.

٥- جمهرة أنساب العرب: ص١٦.

ومحسناً فهلك محسن صغيراً وأم كلثوم وزينب ولم يتزوج عليها حتى ماتت "عليها السلام")(١).

وقال المناوي: (.. قال الليث: فولدت له حسناً، وحسيناً، ومحسناً مات صغيراً وأم كلثوم ..) (٢). والظاهر أنّ عبارة (مات صغيراً) من إضافات المناوي؛ لأنّ المحب الطبري نقل العبارة عن الليث ولم يذكر فيها العبارة المتقدمة.

وقال ابن كثير: قال ابن إسحاق: (فولدت فاطمة لعلي حسناً وحسيناً ومحسناً ومحسناً مات صغيراً وأم كلثوم وزينب) (٢٠).

وقال ابن قدامة المقدسي: محسن بن علي بن أبي طالب، لا نعرفه إلا في الحديث الذي يرويه هاني بن هاني عن علي (ثم ذكر قصة تسمية المحسن بحرب التي تقدّمت قبل قليل، ثم تسمية النبي الله له، ثم قال): والظاهر أنه مات طفلاً.

وقال: (ولدت لعلي (رضي الله عنه): الحسن، والحسين، وأم كلثوم، وزينب. وروي أنها ولدت ابناً ثالثاً، سمّاه رسول الله على محسناً، وقال: سميتهم بأسماء ولد هارون: شبر، وشبير، ومشبر) (٤).

وقال ابن قتيبة: (ولدت لعلي: الحسن، والحسين، ومحسناً، وأم كلثوم الخ) (°). وقال أيضاً: (وأمّا محسن بن علي فهلك وهو صغير) (١).

وقال اليعقوبي: (كان له من الولد الذكور أربعة عشر ذكراً، الحسن، والحسين، ومحسن، مات صغيراً) (٧).

وقال الشبلنجي: (وأمّا أولادها رضي الله عنها فالحسن، والحسين، ومحسن، وهذا مات صغيراً) (^).

١- ذخائر العقبي: ص٥٥.

٢- اتحاف السائل: ص٣٣.

٣- البداية والنهاية: ج٣ ص ٤١٨، السيرة النبوية لابن كثير: ج٢ ص٤٤٥.

٤- التبيين في أنساب القرشيين: ص١٣٣٠.

٥- المعارف: ص١٤٣.

٦- المعارف: ص٢١١.

٧- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص٢١٣.

٨- نور الأبصار: ص١٤٧.

فهذه العبارات التي نقلتها هي بعض مما صرّحوا به، وتركت بعض عباراتهم في هذا الموضوع خشية الإطالة.

### ثالثاً: إسقاط المحسن العَلَيْ الرَّالِيُّ الرَّالِيُّ الرَّالِيُّ الرَّالِيُّ الرَّالِيُّ الرَّالِي

لقد ذكر بعض علماء العامة ومؤرخيهم بأنّ المحسن العَلَيْلاً كان سقطاً، بمعنى أنّه توفي بسبب كونه سقطاً، ولم يبينوا السبب الذي أدّى لإسقاطه. وإليك أيها القارئ الكريم بعضاً من هذه النصوص:

قال كمال الدين بن طلحة الشافعي: (الفصل الحادي عشر، في ذكر أولاده الطّيّلِين أي أولاد علي بن أبي طالب الطّيّلين : اعلم أيدك الله بروح منه: أنّ أقوال الناس اختلفت في عدد أولاده علي فل ذكوراً وإناثاً، فمنهم من أكثر، فعدّ منهم السقط، ولم يسقط ذكر نسبه. ومنهم من أسقطه ولم ير أن يحتسب في العدّة به، فجاء قول كل واحد بمقتضى ما اعتمده في ذلك، وبحسبه) (۱).

وقال الحافظ جمال الدين المزّي: (محسن درج سقطاً) (٢).

وكذلك قال الحمزاوي المالكي: (وأمّا المحسن، فأدرج سقطاً) (٣).

وقال الصبان: (ولدت فاطمة من علي ستة: ثلاثة ذكور، وثلاثة إناث. فالذكور الحسن، والحسين والمحسن، بضم الميم وفتح الحاء، وتشديد السين، مكسورة والإناث: زينب . . إلى أن قال: فأمّا الحسن، والحسين فأعقبا الكثير الطيب، وسيأتي الكلام عليهما. وأمّا المحسن فأدرج سقطاً) (1). وأدرج سقطاً معناه؛ مات سقطاً. ودرج يعنى: مات.

وقال الصفوري الشافعي: (أولاد فاطمة الخمسة: الحسن والحسين، والمحسن كان سقطاً، وزينب الكبرى وزينب الصغرى) (٥).

١- مظالب السؤول في مناقب آل الرسول: ص٣١٣.

٢- تهذيب الكمال: ج٠٠ ص٤٧٩.

٣- مشارق الأنوار: ص١٣٣.

٤- إسعاف الراغبين المطبوع بهامش نور الأبصار: ص٩٣.

٥- نزهة المجالس: ج٢ ص١٩٤.

وقال إبراهيم الطرابلسي الحنفي في الشجرة التي صنعها للناصر، واستنسخت لخزانة صلاح الدين الأيوبي: (محسن بن فاطمة "عليها السلام"، أسقط. وقيل: درج صغيراً. والصحيح أنّ فاطمة أسقطت جنيناً) (١).

### رابعاً: سبب إسقاط المحسن العَلَيْكُا

إنّ هذا الموضوع كثيراً ما يزعج أتباع خلافة السقيفة، باعتباره أحد المواضيع التي تبيّن باطلهم وانحرافهم وتفتح ملف اغتصابهم للخلافة الإلهية من أهلها الشرعيين، فنراهم يحاولون جاهدين لإنكار المحسن العَلِيلاً من الأصل، أو القول بأنّه توفي في زمن النبي عليه، أو أنّه مات طفلاً بدون أن يذكروا سبب موته العَلِيلاً، وهكذا.

ومن الطبيعي أنّهم لا يذكرون السبب في إسقاطه ووفاته صغيراً، ولا يرتجى منهم ذلك، بل نجدهم قد حرفوا الروايات التي تبين هذه الحقيقة وغيرها، كما سنشير لذلك.

ومن هنا يقول المقدسي: (وولدت محسناً. وهو الذي تزعم الشيعة أنها أسقطته من ضربة عمر. وكثير من أهل الآثار لا يعرفون محسناً) (٢).

في الوقت الذي يقول أيضاً: (حفدة رسول الله ﷺ: عبد الله بن عثمان، علي بن أبي العاص وأمامة بنت أبي العاص، والحسن، والحسين، ومحسن، وأم كلثوم، وزينب، ثمانية نفر) (٢).

ويقول: (أيضاً: كان له من الولد ثمانية وعشرون ولداً، أحد عشر ذكراً، وسبعة عشر أنثى، منهم من فاطمة "عليها السلام" خمسة: الحسن، والحسين، ومحسن، وأم كلثوم الكبرى، وزينب الكبرى) (٤).

وقد تقدّم قوله أيضاً: (وأمّا محسن بن علي فهلك وهو صغير) (٥).

١- نزهة المجالس: ج٢ ص١٨٤.

٢- البدء والتاريخ: ج٥ ص٢٠.

٣- البدء والتاريخ: ج٥ ص٢٠.

٤- البدء والتاريخ: ج٥/ص٧٣.

٥- المعارف: ص١١٦.

فكيف أهل الآثار لا يعرفون محسناً إذن، نعم لو قال كثير من أهل الآثار لم يذكروا المحسن الطّيُّكِين لكان هذا صحيحاً إذ كثير منهم لا يروق له ذكر المحسن الطّيِّكِين لما تقدّم من أنّهم أهملوا ذكره الطّيِّكِين وكانوا قاصدين ذلك خشية الكشف عن الحقيقة التي تفضح خلافة السقيفة.

ونجد ابن أبي الحديد المعتزلي بعد نقله قصة زينب بنت رسول الله وإسقاط جنينها يقول: قلت وهذا الخبر أيضاً قرأته على النقيب أبي جعفر رحمه الله، فقال إذا كان رسول الله أباح دم من هبار بن الأسود؛ لأنه روع زينب فألقت ذا بطنها، فظهر الحال إنه لو كان حياً لأباح دم من روع فاطمة حتى ألقت ذا بطنها. فقلت: أروي عنك ما يقوله قوم إن فاطمة رُوعت فألقت المحسن، فقال: لا تروه عني ولا ترو عني بطلانه، فإني متوقف في هذا الموضع لتعارض الأخبار عندي فيه (۱).

فابن أبي الحديد ينسب سقوط المحسن التَكِيُّكُم إلى قوم، ويقصد بمم الشيعة.

وقد علق الشيخ المجلسي (رحمه الله) بعد نقله الكلام المتقدّم بقوله: (أقول: ظاهر أنّ النقيب رحمه الله عمل التقية في إظهار الشك في ذلك من ابن أبي الحديد أو من غيره، وإلاّ فالأمر أوضح من ذلك كما سيأتي في كتاب الفتن) (٢).

ومن هنا يأتي السؤال: من الذي تسبب في موت المحسن التَّلْيُلا وإسقاطه ؟

ويجيبنا المسعودي في إثبات الوصية بقوله: (فأقام أمير المؤمنين التَّلَيْنُ ومن معه من شيعته في مترله بما عهد إليه رسول الله على فوجهوا إلى مترله فهجموا عليه وأحرقوا بابه، واستخرجوه منه كرها وضغطوا سيدة النساء بالباب حتى أسقطت محسناً) (").

ثم لنسمع فاطمة (عليها السلام) وهي تقص لنا بعضاً مما جرى عليها والذي أدّى لشهادتها (عليها السلام)، بقولها: (فجمعوا الحطب الجزل على بابنا وأتوا بالنار، ليحرقوه ويحرقونا، فوقفت بعضادة الباب وناشدتهم بالله وبأبي أن يكفّوا عنّا وينصرونا، فأخذ عمر السوط من يد قنفذ مولى أبي بكر، فضرب به عضدي فالتوى السوط على عضدي حتى صار كالدملج

١- شرح نهج البلاغة لأبن أبي الحديد: ج١٤ ص١٩٣.

٢- بحار الأنوار:ج١٩ ص٥٥٣.

٣- إثبات الوصية: ص١٢٤.

وركل الباب برجله، فرده علي وأنا حامل فسقطت لوجهي، والنار تسعر وتسفع وجهي، فضربني بيده حتى انتثر قرطي من أذني، وجائني المخاض، فأسقطت محسناً قتيلاً بغير جرم)(۱).

وعن الإمام الحسن، وهو يخاطب المغيرة: (وأنت الذي ضربت فاطمة بنت رسول الله على حتى أدميتها، وألقت ما في بطنها، استذلالاً منك لرسول الله ومخالفة منك لأمره) (٢).

وروى المفيد (رحمه الله) في الاختصاص، عبد الله بن عبد الرحمن الأصم، عن عبد الله بن بكر الأرجاني، قال: (صحبت أبا عبد الله الكيلا في طريق مكة من المدينة ... ثم ذكر حديثاً طويلاً ذكر له فيه أبو عبد الله الكيلا: قاتل أمير المؤمنين الكيلا، وقاتل فاطمة "عليها السلام"، وقاتل المحسن، وقاتل الحسن والحسين ..) (٣).

وفي حديث آخر: إن الإمام الصادق الكيلا، قال للمفضل: (ولا كيوم محنتنا بكربلاء، وإن كان يوم السقيفة، وإحراق النار على باب أمير المؤمنين، والحسن، والحسين، وفاطمة، وزينب، وأم كلثوم، وفضة، وقتل محسن بالرفسة أعظم وأدهى وأمر، لأنه أصل يوم العذاب) (٤).

عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الطَّيْلا في رواية إلى أن يقول: (وكان سبب وفاتها أن قنفذاً مولى الرجل لكزها بنعل السيف بأمره، فأسقطت محسناً) (°).

وروي عن محمد بن عمار بن ياسر قال: (سمعت أبي يقول في حديث : قال: وحملت بالحسن العَلَيْنُ، ثم رزقت زينب، وأم كلثوم، وحملت بمحسن. فلما قبض رسول الله عليه وسلم وجرى ما جرى في يوم دخول القوم عليها

١- بحار الأنوار: ج٣٠ ص٣٤٨، بيت الأحزان: ص١٢١.

٢- الاحتجاج: بَ الص ١٤، بحار الأنوار: ج٣١ ص ٦٤٥.

۳. الاختصاص: ص۶۶۳.

٤- نوائب الدهور: ج٣ ص١٩٤، الهداية الكبرى: ص١٧٤.

٥- دلائل الامامة: ص١٣٤، بحار الأنوار: ج٤٣ ص١٧٠.

...\٧٦

دارها، وإخراج ابن عمها أمير المؤمنين الكليل وما لحقها من الرجل: أسقطت ابن ولداً تماماً، وكان ذلك أصل مرضها ووفاتها (عليها السلام) (١).

قال المحقق الأصفهاني (٢):

وفي جنين المجد ما يدمي الحشا وهل لهم إخفاء أمر قد فشا والبد عنين المجدار والدم اء شهود صدق ما بما خفاء

لقد جني الجاني على جنينها فاندكت الجبال من حنينها

### تحريف روايات إسقاط المحسن التكييلا:

ذكرنا فيما سبق أنّ المحسن التَّكِيُّلُ هو الولد الثالث لفاطمة (عليها السلام)، وهذا ما عليه الشيعة، وصرّح به الكثير من علماء العامة كما تقدّم.

إلا أننا نجد الروايات التي تذكر إسقاط المحسن بالتصريح ليس لها ذكر في الطبعات الجديدة، فلقد تعرّضت الروايات التي تصرّح بالحقائق لحملة من التحريف، لإخفاء تفاصيل الوقائع والحوادث، بل نجد البخاري ومسلماً وغيرهما يحرّفون الأحاديث التي ليس لها من الأهمية بقدر ما لمسألة إحراق باب دار الزهراء (عليها السلام) وضربحا وسقوط جنينها. فكيف نرجوا منهم أن يصرحوا وينقلوا الوقائع وجزئيات الأمور بأمانة !! بل يتهمون بالرفض كل من يروي شيئاً في ذلك لجرّد روايته؛ وهذا ما نجده في تصريحاتهم عند ذكر أبا بكر بن أبي دارم وغيره من الذين انصفوا في نقل الرواية؛ ولذا قال الحاكم عند ذكره لهذا الرجل؛ هو رافضي، غير ثقة.

وقال عنه محمد بن حماد الحافظ كما ذكر الذهبي: كان مستقيم الأمر عامة دهره، ثم في آخر أيامه كان أكثر ما يقرأ عليه المثالب، حضرته ورجل يقرأ عليه أن عمر رفس فاطمة حتى أسقطت محسناً (٣).

١- دلائل الإمامة: ص٤٠١، مدينة المعاجز: ج١ ص٣٦٩.

٢- الأنوار القدسية: ص٤٢.

٣- سير أعلام النبلاء: ج٥١ ص٥٧٨، ميزان الاعتدال: ج١ ص١٣٩.

فكل ذلك لأنّ الرجل ذكر رواية فيها مظلومية لآل النبي الله وهكذا نشاهد من خلال تتبع أقوال المخالفين، أنهم إذا رأوا رجلاً يقول الحق بلا تحريف يتهم تارة بالرفض وأخرى بالكذب كما حرفوا كتاب المعارف لابن قتيبة.

قال ابن شهرآشوب المتوفى سنة ٥٨٨ هجرية: وفي معارف القتيبي: أنَّ محسناً فسد من زخم قنفذ العدوي (١).

وقال الكنجي الشافعي، المتوفى سنة ٦٨٥ هجرية: وزاد على الجمهور، وقال: (إنَّ فاطمة (عليها السلام) أسقطت بعد النبي ذكراً، كان سمّاه رسول الله على محسناً، وهذا شيء لم يوجد عند أحد من أهل النقل، إلاّ عند ابن قتيبة) (١).

ولكن الموجود في كتاب المعارف لابن قتيبة، المطبوع سنة ١٣٥٣ هجرية ص٩٢ هكذا: (وأمّا محسن بن علي، فهلك وهو صغير) (٦). وهكذا في سائر الطبعات المتداولة الآن، فلماذا هذا التحريف، وهذه الخيانة للحقيقة وللتاريخ يا ترى ؟!

كما نسب المقدسي: إسقاط فاطمة لمحسن بسبب ضرب عمر لها إلى الشيعة (٤). وهو الذي يظهر من الذهبي والعسقلاني أيضاً (٥).

ولكن النظّام قد أعلن رأيه في هذه الظلامة ونطق بالحق، فقال: إنّ عمر ضرب بطن فاطمة يوم البيعة، حتى ألقت الجنين من بطنها، وكان يصيح: أحرقوا دارها بمن فيها (١٠). وذكر البغدادي قول النظّام بضرب عمر لفاطمة (عليها السلام)، وترك التصريح بأنها أسقطت جنينها(٧).

١- مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص١٣٣.

<sup>-</sup> عاية الطالب: ص١٤٠ عنه الصحيح من سيرة النبي الأعظم: ج٥ ص٢٤٠.

٣- المعارف: ص٩٣.

٤- البدء والتاريخ: ج<sup>٥</sup> ص٢٠.

٠- ميزان الاعتدال: ج١ ص١٣٩، لسان الميزان: ج١ ص٢٦٨.

٦- الملل والنحل للشهرستاني: ج١ ص٥٧.

٧- الفرق بين الفرق: ص٤٧ ً ١ .

## 

فيد الخيانة والتزوير امتدت لتحريف بعض المصادر وغيرت بعض الأحداث الحساسة في التاريخ كما نجد ذلك في كثير من الموارد، وسيعلم الذين ظلموا آل بيت محمد أي منقلب ينقلبون.

\* \* \*

# الباب الرابع

# احتجاج الزهراء (عليها السلام)

### وفيه فصول:

- الفصل الأول: خطبتها في مسجد رسول الله (صلى الله عليه وآله)
  - الفصل الثاني: مصادرة فدك
  - الفصل الثالث: دعوى الميراث
  - الفصل الرابع: إسقاط سهم ذوي القربي

### الفصل الأول:

### خطبة الزهراء (عليها السلام) في مسجد رسول الله (صلى الله عليه وآله)

روى عبد الله بن الحسن العلى بإسناده عن آبائه الله: (أنه لما أجمع (۱) أبو بكر على منع فاطمة (عليها السلام) فدك، وبلغها ذلك، لاثت خمارها على رأسها (۲)، واشتملت بجلبابه (۲)، وأقبلت في لمة (٤) من حفدتها (٥) ونساء قومها، تطأ ذيولها (١)، ما تخرم مشيتها مشية رسول الله الله (١)، حتى دخلت على أبي بكر وهو في حشد (١) من المهاجرين والأنصار وغيرهم فنيطت دونها ملاءة (٩)، فجلست، ثم أنّت أنّه أجهش القوم (١١) لها بالبكاء. فارتج المجلس (١١) ثم أمهلت هنية (١) حتى إذا سكن نشيج القوم (١١)، وهدأت فورتهم فلما أمسكوا الكلام بحمد الله والثناء عليه والصلاة على رسول الله، فعاد القوم في بكائهم، فلما أمسكوا عادت في كلامها، فقالت (عليها السلام): الْحَمْدُ لله على ما أنْعَمَ، وَلَهُ الشُّكُرُ على ما

١- أجمع أبو بكر ... أي أحكم النية والعزيمة عليه.

٢- أي عصبته وجمعتة يقال: لات العمامة على رأسه يلوثها لوثا، أي شدها وربطها.

٣- الجلباب، بالكسر: يطلق على الملحفة والرداء والإزارة، والثوب الواسع للمرأة دون الملحفة والثوب كالمقنعة تغطي بها المرأة رأسها وصدرها وظهرها. والأول هنا أظهر.

٤- اللمة، بضم اللام وتخفيف الميم: الجماعة. قال في النهاية: في حديث فاطمة (عليها السلام) أنها خرجت في لمة من نسائها، تتوطأ ذيلها إلى أبي بكر فعاتبته، أي في جماعة من نسائها. قيل: هي ما بين الثلاثة إلى العشرة، وقيل: اللمة: المثل في السن والترب.

٥- الحقدة، بالتحريك: الأعوان والخدم.

٦- أي كانت أثوابها طويلة تستر قدميها وتضع عليها قدمها عند المشي. وجمع الذيل باعتبار الأجزاء أو تعدد الثياب.

٧- في بعض النسخ: من مشي رسول الله عليه والخرم: الترك والنقص والعدول. والمشية بالكسر: الاسم من مشي مشيا، أي لم تنقص مشيتها من مشيته شيئا كأنه هو بعينه. قال في النهاية: " فيه: ما خرمت من صلاة رسول الله شيئا، أي ما تركت. ومنه الحديث: لم أخرم منه حرفا، أي لم أدع ".

٨- الحشد، بالفتح وقد يحرك: الجماعة. وفي الكشف: "إن فاطمة (عليها السلام) لما بلغها إجماع أبي بكر على منعها فدكا لاثت خمارها، وأقبلت في لميمة من حفدتها ونساء قومها، تجر أدراعها، وتطأ في ذيولها، ما تخرم من مشية رسول الله على ختى دخلت على أبي بكر وقد حشد المهاجرين والأنصار، فضرب بينهم بريطة بيضاء - وقيل : قبطية - فأنت أنة أجهش لها القوم بالبكاء، ثم أمهلت طويلا حتى سكنوا من فورتهم، ثم قالت: أبتدئ بحمد من هو أولى بالحمد والطول والمجد، الحمد لله على ما أنعم".

9- الملاءة، بالضم والمد: الريطة والأزار. ونيطت بمعنى علقت، أي ضربوا بينها (عليها السلام) وبين القوم سترا وحجابا. والريطة، بالفتح: الملاءة إذا كانت قطعة واحدة ولم تكن لفقين، أو هي كل ثوب لين رقيق. والقبطية، بالكسر: ثياب بيض رقاق من كتان تتخذ بمصر، وقد يضم لأنهم يغيرون في النسبة.

١٠ الجهش أن يفزع الإنسان إلى غيره و هو مع ذلك يريد البكاء كالصبي يفزع إلى أمه وقد يتهيأ للبكاء، يقال: جهش إليه - كمنع - وأجهش.

١١- الارتجاج: الاضطراب.

١٢- أي صبرت زماناً قليلاً.

١٢- النشيج: صوت معه توجع وبكاء كما يردد الصبي بكاءه في صدره.

١٤- هدأت - كمنعت - أي سكنت. وفورة الشئ: شدته، وفار القدر أي جاشت.

أَلْهَمَ، وَالنَّنَاءُ بِمَا قَدَّم، مِنْ عُمُومِ نِعَمِ ابْتَدَأها، وسُبُوغ آلاءِ أَسْدَاها (۱)، وتَمامِ مِنَنِ أَوْلاها (۱)؛ جَمَّ عَنِ الإحْصاءِ عَدَدُها (۱)؛ وَنَاى عَنِ الجَزاءِ أَمَدها؛ وتَفاوَتَ عَنِ الإدارِكُ أَبَدُها، وَاسْتَدْعَى الشُّكْرَ بِإِفْضالِها، وَاسْتَحْمَدَ إلى الْخلائِقِ بِإجْزالِها، وثَنّى بِالنّدبِ إلى أَمثَالِه.

وأشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاّ الله وَحدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ كَلَمَةً جَعَلَ الْإِخلاصَ تَأْويلَها، وَصَمَّنَ الْقُلُوبَ مَوْصُولَها؛ وأنارَ في التَّفَكُرِ مَعْقُولَها، الْمُمْتَنعُ عَنِ الأَبْصارِ رُوْيَتُهُ، وَمِنَ الأَلسُنِ صِفْتُهُ، وَمِنَ الأَوْهامِ كَيْفِيتُهُ، ابْتَدَعَ الْأَشياء لا مِنْ شَيْء كانَ قَبْلها، وَأَنْسَأها بِلا احْتِداءِ مَفْتُلَةً امْتَشَلها (نَّ) كَوْنَها بِقُدْرَتِهِ، وَذَرَأها بِمَشِيئتِهِ، مِنْ غَيْرٍ حاجَةٍ مِنْهُ إِلَى تَكُوينها، وَلا فائِدةٍ أَمْثِيلَةً امْتَشَلها (نَّ) كَوْنَها بِقَدْرَتِهِ، وَذَرَأها بِمَشِيئتِهِ، مِنْ غَيْرٍ حاجَةٍ مِنْهُ إِلَى تَكُوينها، وَلا فائِدةٍ فائِدةٍ لَهُ فِي تَصُويرِها، إلا تَشْيتاً لِحِكْمَتِهِ، وَتَشْيها عَلى طاعَتِهِ، وَوَضَعَ العِقابَ عَلى مَعْصِيتِهِ ذِيادَةً لِمِريَّتِهِ، وَإعزازاً لِدَعْوَتِهِ. ثُمَّ جَعَلَ الثوابَ عَلى طاعَتِهِ، وَوَضَعَ العِقابَ عَلى مَعْصِيتِهِ ذِيادَةً لِمِيلَةِهِ أَنْ إِنْ اللهُ مِعْلَق اللهُ عَلَيْهُ أَنْ أَرْسَلُهُ وَرَسُولُهُ، لِكِياتِهِ الْقَيْهِ أَنْ أَنْ اللهُ بِمايلِ الأَمُورِ، وَمَعْرِفَةً بِمَواقِع المَقْدُورِ. إِبْتَعَفَّهُ الله إعْما مِنَ الله بِمايلِ الأَمُورِ، وَالطَفَاهُ قَبْلُ أَنْ الْمُورِهِ وَعَزِيمَةً عَلَى بِالغَيْبُ مَكْدُونَةٌ، عِلْما مِنَ الله بِمايلِ الأَمُورِ، وَمِعْرِفَةً بِمَواقِع المَّلْورِ. إِبْتَعَفَّهُ الله إعْما مَنَ الله بِمايلِ الأَمُورِ، وَالطَفَاهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله اللهِ اللهُ الله اللهِ اللهُ الله الله الله الله الله الله المَالِ المُمُورِهِ وَعَرَيْمَةً عَلَى اللهُ المَالمَا إِلَّهُ الله المُعالِق وَبَعَلَى اللهُ المَالمَاقِ المُسْتَقيم. وأَنْ الله وأَلَى السَراطِ الْمُسْتَقيم. وأَنْ الله وأَلَى السَراطِ الْمُسْتَقيم. وأَنْ الله أَلَى السَراطِ الْمُسْتَقيم. وأَنْ عَامَةُ فِي أَلَى السَراطِ الْمُسْتَقيم.

ثُمَّ قَبَضَهُ اللهُ اِلَيْهِ قَبْضَةَ رَأَفَةٍ وَاختِيارٍ، وَرَغْبَةٍ وَايثارٍ، فَمُحَمَّدُ ﷺ عَنْ تَعَبِ هذِهِ الدُّنيا في راحَةٍ، قَدْ حُفَّ بِالْملائِكَةِ الأَبْرارِ وَرِضوانِ الرَّبَّ الْغَفَّارِ وَمُجاوَرَةِ الْملِكِ الْجَبّارِ، صَلّى الله

١- السبوغ: الكمال. والآلاء: النعماء، جمع إلى، بالفتح والقصر وقد يكسر الهمزة. وأسدى وأولى وأعطى بمعنى واحد.

٢- أي تابعها بإعطاء نعمة بعد أخرى.

٣- جمّ: كثر.

٤- الأحتذاء: الاقتداء.

الديادة: الصرف والحياشة: الجمع والسوق.

٦- البهم - بالضم - جمع بهمة المبهمات والمعضلات من الأمور.

٧- الغمم ـ بالضم ـ جمع غمة: المشكل الملتبس.

عَلَى أَبِي: نَبِيّهِ وَأَمِينِهِ عَلَى وَحَيْهِ، وَخِيَرَتِهِ مِنَ الْخَلْقِ وَرَضيّهِ، وَالسّلامُ عَلَيْهِ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَركاتُهُ.

وأنتُمْ عِبادَ اللهِ نُصْبُ أَمْرِهِ ونَهْيهِ، وَحَمَلَةُ دِينهِ وَوَحَيْهِ، وأَمَناءُ الله على أنْفُسكُمْ، وبُلْغاؤهُ إِلَى الأَمْم؛ وَبَقِيَةٌ اسْتَخْلَفَهَا عَلَيكُمْ: كِتابُ اللهِ النّاطِعُ، والصَّياءُ اللاّمِعُ؛ بَيَنةٌ بِصائرُه، مُنْكَشِفَةٌ سَرائِرُهُ، مُتجَلّيةٌ ظَواهِرُهُ، مُعْتَبِطَةٌ أَشْياعُهُ، السَّاطِعُ، والصَّياءُ اللاّمِعُ؛ بَيَنةٌ بِصائرُه، مُنْكَشِفَةٌ سَرائِرُهُ، مُتجَلّيةٌ ظَواهِرُهُ، مُعْتَبِطَةٌ أَشْياعُهُ، اللهِ النَّعِهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَالصَّلُو وَالصَّامُ اللهُ اللهُ عَن اللهُ عَلَى اللهُ عَن اللهُ عَل اللهُ عَن اللهُ عِن اللهُ عَن اللهُ عَل اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَل اللهُ عَل اللهُ عَن اللهُ عَل اللهُ عَل اللهُ عَن اللهُ عَل اللهُ عَل اللهُ عَل اللهُ عَن اللهُ عَل اللهُ

أَيُّهَا النَّاسُ، اعْلَمُوا أَنِّي فاطِمَةُ وأَبِي مِحَمَّدٌ ، أَقُولُ عَوْداً وَبَدْءً، ولا أَقُولُ مَا أَقُولُ عَلَطًا، وَلا أَفْعَلُ ما أَفْعَلُ شَطَطاً (٢)، ﴿قَدْ جاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُم عَزِيزٌ عَلَيْهِ ما عَنتُمْ حَريصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمؤْمِنِينَ رَؤُفٌ رَحِيمٌ ﴾ فَإِنْ تَعْزُوهُ وَتَعْرِفُوهُ، تَجِدُوهُ أَبِي دُونَ نِسَائِكُمْ، وَأَخَا ابْنَ عَلَيْكُمْ بِالْمؤْمِنِينَ رَؤُفٌ رَحِيمٌ ﴾ فَإِنْ تَعْزُوهُ وَتَعْرِفُوهُ، تَجِدُوهُ أَبِي دُونَ نِسَائِكُمْ، وَأَخَا ابْنَ عَمِّي دُونَ رِجَالِكُمْ، وَلَنِعْمَ الْمُعْزِى إلَيْهِ، فَبَلَّغَ الرِّسَالَةَ، صادِعاً بِالنَّذَارَةِ (٣)، مائِلاً عَنْ

١- منسأة للعمر: أي: مؤخرة له.

٢- الشطط - بفتحتين -: مجاوزة القدر .

٣- الصدع: هو الاضهار، والنذارة - بالكسر -: هو الإعلام على وجه التخويف.

١ ٨ ٨

مَدْرَجَةِ الْمُشْرِكِينَ (١)، ضارِباً ثَبَجَهُمْ (٢)، آخِذاً بِكُظَمِهِمْ (١)، داعِياً إلى سَبيلِ رَبِّهِ بِالْحِكْمَة وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ، يُكَسِّرُ الأَصْنامَ وَيَنْكُتُ الْهامَ (١) حَتّى انْهَزَمَ الْجَمْعُ وَوَلُوا الدُّبرَ، وَحَتّى تَقَرَّى اللَيْلُ عَنْ صُبْحِهِ (١)، وَأَسْفَرَ عَنْ مَحْضِهِ، وَنطَقَ زَعِيمُ الدِّين، وَحِرِسَتْ شقاشِقُ الشَّياطِينِ (١)، وَطاحَ وَشِيطُ النَّفاقِ (١)، وَالْحَلَّتُ عُقْدَةُ الْكُفْرِ وَالشِّقاقِ، وفُهتُمْ بِكَلمَةِ الإخلاصِ في نَفَرِ مِنَ البيضِ الجِماصِ (١) وَكُنْتُمْ عَلى شَفا حُفْرَةٍ مِنَ النّار (١): مُذْقَةَ الشّارِب (١١) وَلُهْزَةَ الطَّامِعِ (١١)، وقُبْسَةَ الْعَجْلانِ (١١)، وَمَوْطِيءَ الأَقْدام، تَشْرَبُونَ الطَّرَقَ (١)، وَقُبْسَةَ الْعَجْلانِ (١١)، وَمَوْطِيءَ الأَقْدام، تَشْرَبُونَ الطَّرَقَ (١)، وَقُبْسَةَ الْعَجْلانِ (١١)، وَمَوْطِيءَ اللّاسُ مِنْ حَوْلِكُمْ، اللّاللَّ مَنْ مَنْ اللَّقَدَلُمُ اللهُ بَابِي مُحَمَّدٍ بَعْدَ اللتيّا وَالتي، وَبَعْدَ أَنْ مُنِيَ بِبُهَم الرِّجالِ (١١)، وَذُوْبانِ الْعَرَب (١٥)، وَمُوْلِيءَ اللهُ بَابِي مُحَمَّدٍ بَعْدَ اللتيّا وَالتي، وَبَعْدَ أَنْ مُنِيَ بِبُهَم الرِّجالِ (١١)، وَذُوْبانِ الْعَرَب الْفَقْدَكُمُ اللهُ بَابِي مُحَمَّدٍ بَعْدَ اللتيّا وَالتي، وَبَعْدَ أَنْ مُنِيَ بِبُهَم الرِّجالِ (١١)، وَذُوْبانِ الْعَرَب (وَمُوْلِيءَ اللهُ عُرُب أَنْ مُنِي بَيْهَم الرِّجالِ (١١)، وَلَوْبانِ الْعَرَب الْمُعْرِب أَطْفَاهَا اللهُ اللهِ اللهِ الْحَرْب أَنْ مُنِي بَعْدَا فَي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عُرَتُ فَاعِرةً (١٠)، وَيُوحُمُ فَو رَاللهُ اللهُ عَلْ وَالله اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ مُرالله أَنْ اللهُ الْعَلْونَ الْأَحْبُونَ الْمُعْونَ الْأَحْبُونَ الْأَحْبُونَ الْأَحْبُونَ الْأَعْبُونَ الْأَحْبُونَ الْمُعُونَ الْأَحْبُونَ الْمُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمَوالِي اللهُ الْمُعْرَلُ اللهُ الْكُونَ الْمُعْرَالُ اللهُ اللهُ

١- المدرجة: هي المذهب والمسلك.

٢- الثبج ـ بفتحتين ـ: وسط الشيء ومعظمه.

الكظم - بالتحريك -: الاجتراع ومخرج النفس من الحلق.

٤- النكت ـ الضرب الشديد بأداة بحيث يؤثر في المضروب.

أي انشق حين ظهر الصباح.

 <sup>-</sup> جمع شقشقة ـ بالكسر ـ ، وهي شيء كالرية يخرجها البعير من فمه إذا اهتاج.

٧- طاح: هلك. والوشيظ: السفلة وأراذل الناس.

المقصود من البيض الخماص: هم أهل البيت (عليهم السلام).

٩- شفى ـ بالقصر ـ من كل شيء كرقه وطرقه

١٠٠ المذقة: هو اللبن الممزوج بالماء كناية عن سهولة شربه.

١١- النهزة - بالضم -: الفرصة.

١٢- القبسة ـ بالضم ـ شعلة من نار تقتبس من معظمها .

١٣- الطرق - بالسكون -: المستنقع أو المخاضة التي تبول فيها الابل.

١٤- القد ـ بالفتح والتشديد ـ: جلد السخلة. وبالكسر سير من جلدٍ عليها مدبوغ.

١٥- البهم - بالضم فالفتح -: جمع بهمة، وهم الشجعان.

١٦- نجم: طلع. وقرن الشيء - بالفتح -: أوله المقصود اتباع الشيطان.

١٧ ـ فغر فاه: أي فتحه. والفاغرة من المشركين أي الطائفة منهم.

١٨- اللهوات ـ بالتحريك ـ: جمع لهات و هي لحمة في أقصى شفة الفم.

<sup>19-</sup> الصماخ: خرق الأذن الباطن من حيث الرأس، وأخمص القدم: مالا يصيب الأرض من باطنها.

٠ ٢- التربص: الانتظار، والدوائر جمع دائرة، وهي صروف الزمان.

٢١- وتتوكَّفون، أي: تتوقعون المصائب النازلة بنا.

وَتَنْكِصُونَ عِنْدَ النِّزال (١)، وَتَفِرُّونَ مِنَ الْقِتال. فَلمّا اخْتارَ اللهُ لنَبيّهِ دارَ أنبيائهِ، وَمَأْوى أَصْفِيائهِ، ظَهَرتْ فِيكُمْ حَسيكَةُ النِّفاق (١) وَسَمَلَ جلْبابُ الدِّين، وَنَطَقَ كاظِمُ الْغاوين (١)، وَنَبَغَ حامِلُ الآفِلينَ (1)، وَهَدَرَ فَنيقُ الْمُبْطلِينَ (٥)، فَخَطَرَ في عَرَصاتِكُمْ (١)، وأطْلَعَ الشّيطانُ الشّيطانُ رَأْسَهُ مِنْ مَغْرِزهِ (٧) هاتِفاً بكُمْ، فأَلْفاكُمْ لِدَعْوَتِهِ مُسْتجيينَ، وللغِرَّةِ فِيهِ مُلاحِظِينَ ( أَنَّ اسْتَنْهَضَكُمْ فَوَجَدَكُم خِفافاً، وَأَحْمَشَكُمْ فَالْفاكُمْ غِضاباً ( أَ) فَوَسَمْتُمْ غَيْرَ إبلِكُمْ (١١)، وَأَوْرَدْتُمْ غَيْرَ شِرْبِكُمْ. هذا وَالْعَهْدُ قريبٌ، وَالْكَلْمْ رَحِيبٌ (١١)، وَالْجُرْحُ لّما يَنْدَمِلُ، وَالرَّسُولُ لَمَّا يُقْبَرُ؛ امْتِداداً زَعَمْتُمْ خَوْفَ الْفِتْنَةِ ﴿ أَلَا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحيطَةٌ بالْكافِرينَ ﴾. فَهَيْهاتَ مِنْكُمْ وَكَيْفَ بكُمْ، وَأَنِّي تُؤْفَكُونَ، وَهذا كِتابُ الله بَيْنَ أَظْهُركُمْ: أُمُورُهُ ظَاهِرَةٌ، وأَحْكَامُهُ باهِرةً، وَزَواجرُهُ لائِحَةٌ، وَأُوامِرُهُ واضِحَةٌ، فَقَدْ خَلَّفْتُمُوهُ وَراءَ ظُهُورِكُمْ، أَرَغْبَةً عَنْهُ تُدْبرُونَ، أَمْ بغَيْرهِ تَحْكُمُونَ " ﴿بئسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلاَّ﴾، ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الإسْلاَم دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾. ثُمَّ لَمْ تَلْبَثُوا إلا رَيْثَما تَسْكُنُ نَفْرَتُها (١١)، وَيَسْلَسُ قِيادُها، ثُمَّ أَخَذْتُم تُورُونَ وَقْدَتَها، وَتُهِيجُونَ مِنْ جَمْرِتِها، وَتَسْتَجيبُونَ لِهِتافِ الشَّيطانِ الْغَويّ وَإطفاء نُور الدّين الْجَلِيِّ، وَإهْمَال سُنَن النَّبيِّ الصَّفِيّ، تُسرُّونَ حَسْواً فِي ارتِغاء (١٣) وتَمْشُونَ لأهلهِ في السَّرّاء وَالضّرّاء، وَنَصْبرُ مِنْكُمْ عَلى مِثل حَزِّ الْمُدى وَوَخْر السِّنانِ في الحَشي (١٤) وَأَنْتُمُ الْآنَ تَزْعُمُونَ: أَنْ لا إرثَ لِي مِنْ أَبِي: ﴿ أَفَحُكُم الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْماً لِّقَوْم يُوقِنُونَ ﴿ ، أَفَلا تَعْلَمُونَ ... بَلِي قَدْ تَجَلِّي لَكُمْ كَالشَّمْسِ الضَّاحِيَةِ : أَنِّي ابْنَتُهُ. وَيْهَا أَيُّهَا الْمُسْلِمُونَ، أَأُغْلَبُ عَلَى

١- النكص: الإحجام والتأخر.

٢- في بضع النسخ (حسكة)، وهي النبتة الشائكة، يكنى بذلك عن الحقد.

٣- الكاظم: الساكت.

٤- نبغ: ظهر، والخامل: المهمل الدّكر والسّاقط.

٥- الهدير: ترديد البعير صوته في حنجرته، والفنيق: الفحل الذي لا يركب ولا يحمل عليه.

٦- خطر البعير بذنبه: إذا رفعه مرة بعد أخرى، يضرب به فخذيه.

٧- مغرزه: أي المحل الذي يختفي فيه، تشبها له بالقنفذ.

٨- الغرة - بالكسر والتشديد -: الغفلة.

٩- أحمشكم: أي أغضبكم.
 ١٠- الوسم: الكيُّ.

١٠- الوسم. التي. ١١- الكلم: الجرح، والرحيب: الواسع.

١٢- النفرة: القوم الذين ينفرون في القتال، أو الجماعة يتقدّمون في الأمر.

١٣- الحسو: هو الشرب شيئا فشيئًا. والارتغاء: شرب الرغوة، وهُو اللبن المشوب بالماء.

٤١- الحز: القطع، والمدى - بالضم - جمع مدية، وهي السكين، والوخر: القطع.

ثُراب أبي ؟ يا ابْنَ أبي قُحافَةَ ؟!! أَفِي كِتابِ الله أَنْ تَرتَ أَباكَ، ولا أرتَ أبي ؟ قَدْ جِئْتَ شَيْئاً فَرِيّاً أَفَعَلَى عَمْدٍ تَركْتُمْ كِتابَ الله، وَنَبَذْتُمُوهُ وَراءَ ظُهُورِكُمْ، إِذْ يَقُولُ: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ﴾، وقالَ فِيما اقْتَصَّ مِنْ خَبَرِ يَحْيى بْنِ زَكَريّا إِذْ يَقُولُ: ﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَليّاً دَاوُدَ﴾، وقالَ فِيما اقْتَصَ مِنْ خَبَرِ يَحْيى بْنِ زَكَريّا إِذْ يَقُولُ: ﴿وَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَليّاً يَرثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضيّاً ﴾، وقالَ: ﴿وَأُولُو الأَرْحامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بَعْضُهُمْ أَوْلَى بَعْضُ فِي كِتابِ الله ﴾، وقالَ: ﴿يُوصِيكُمُ الله فِي أَوْلادِكُمْ لِلذّكرِ مَثْلُ حَظِّ الْأُنْتَيْنِ﴾، وقالَ: ﴿إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيّةُ لِلوالِديْنِ والأَقْربينَ بِالمَعرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾.

وَزَعَمْتُمْ أَنْ لا حَظُوةَ لِي (') وَلا إِرْثَ مِنْ أَبِي وَلا رَحِمَ بَيْنَنا، أَفَحَصَّكُمُ اللهُ بِآيَةٍ أَخْرَجَ مِنها أَبِي ؟ أَمْ تَقُولُونَ: أَهْلُ مِلَّتَيْنِ لا يَتَوارَثانِ ؟ أَوَ لَسْتُ أَنَا وَأَبِي مِنْ أَهْلِ مِلَّةٍ وَاحِدةٍ ؟ أَمْ أَعْلَمُ بِخُصُوصِ الْقُرْآنِ وَعُمُومِهِ مِنْ أَبِي وَابْنِ عَمِّي ؟ فَدُونَكَها مَخْطُومَةً مَرْحُولَةً (') تَلْقاك يَوْمَ حَشْرِكَ، فَنعْمَ الحَكَمُ اللهُ، وَالزَّعِيمُ مَحَمَّدٌ، وَالمُوعِدُ الْقيامَةُ، وَعِنْدَ السّاعَةِ يَحْسَرُ الْمُبْطِلُونَ وَلا يَنْفَعُكُمْ إِذْ تَنْدِمُونَ: "وَلِكُلِّ نَبَأٍ مُسْتَقَرُّ، وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ ، وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ".

يا مَعْشَرَ الْفِتْيةِ وَأَعْضادَ الْمِلَّةِ، وَحَضَنةَ الإِسْلامِ، ما هذهِ الْغَمِيزَةُ فِي حَقِّي (٣) وَالسِّنةُ عَنْ عَنْ ظُلامتِي. أما كانَ رَسُولُ اللهِ أبي يَقُولُ: (أَلْمَرءُ يُحْفَظُ فِي وُلْدِهِ) سَرْعانَ ما أَحْدَثْتُمْ، وَعَجْلان ذا أهالةٍ (٤) وَلَكُمْ طاقَةٌ بِما أُحاوِلُ، وَقُوّةٌ عَلى ما أَطْلِبُ وَأُزاوِلُ، أَتَقُولُونَ: ماتَ مُحَمَّدٌ، فَخَطْبٌ جَلِيلٌ، اسْتَوْسَعَ وَهْيُهُ (٥)، وَاسْتَنْهَرَ فَتْقُهُ (٢)؛ وَانْفَتقَ رَتْقُهُ (٧)، وَأَطْلَمَتِ الْأَرْضُ لِغَيْبِهِ، وَكُسفَتِ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَانْتَثَرَتِ النَّجُومُ لِمُصِيبتَهِ، وَأَكْدَتِ الْآمالُ (٨)، وَخَشَعَتِ الْجَبالُ، وَأُضِيعَ الْحَريمُ، وَأُدِيلَتِ الْحُرْمَةُ عِنْدَ مَماتِهِ (٩)، فَتلْكَ وَالله النّازلةُ وَخَشَعَتِ الْجَبالُ، وَأُضِيعَ الْحَريمُ، وَأُدِيلَتِ الْحُرْمَةُ عِنْدَ مَماتِهِ (٩)، فَتلْكَ وَالله النّازلةُ

١- الحظوة: المكانة

٢- مخطومة من الخطام بالكسر -: المقود و هو ما يدخل في أنف البعير ليقاد به ، ومرحولة - من الرحل - و هو للناقة
 كالسرج للفرس. كناية عن فدك المغصوبة.

٣- الغميزة - بالفتح -: ضعفة في العمل.

٤- السِّنَةُ - بالكسر -: النَّوم الخفيف.

٥- وهيه: أي خرقه.

٦- استنهر: اتسع.

٧- الرتق: الإصلاح.

٨- أي قلّ خير ها. ٩- أدبلت: غلبت.

الْكُبْرى وَالْمُصِيبَة الْعُظْمى، الّتي لا مِثْلُها نازِلَةٌ وَلا بائقَةٌ عاجِلَةٌ (١)، أَعْلَنَ بِها كِتابُ اللهِ جَلَّ ثَناؤُهُ فِي مَمْساكُمْ وَمَصْبَحِكُمْ هِتافاً وَصُراحاً وَتِلاوَةً وَإِلْحَاناً، وَلَقَبْلَهُ مَا حَلَّتْ بأنبياءِ الله وَرُسُلِهِ، حُكْمٌ فَصلٌ؛ وَقَضاءٌ حَثْمٌ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن وَرُسُلِهِ، حُكْمٌ فَصلٌ؛ وقضاءٌ حَثْمٌ: ﴿ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللّهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللّهُ مَا اللهُ مَا عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللّهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾.

إِيهاً، بَنِي قَيْلَةَ: أَأَهْظَمُ تُراثَ أَبِي، وَأَلْتُمْ بَمرْأَى وَمَسْمَعِ وَمُنْتَدَى وَمَجْمَعِ، تَلْبِسُكُمُ اللَّعْوَةُ، وَتَشْمَلَكُمُ الْجِبْرَةُ وَأَنْتُمْ ذَوُو العَددِ وَالْعِدَّةِ وَالْأَداةِ وَالْقُوَّةِ، وَعِنْدَكُمُ السَّلاحُ وَالْجُنَةُ (``)، تُوافِيكُمُ الدّعْوَةُ فَلا تُجيبُونَ، وَتَأْتِيكُمُ الصَّرْخَةُ فَلا تُغِيثُونَ، وَأَنْتُمْ مَوْصُوفُونَ بِالْحَفاحِ، مَعْروفُونَ بِالْحَفاحِ، مَعْروفُونَ بِالْحَيْرِ وَالصَّلاحِ، وَالنَّحْبَةُ الّتِي انْتُخِبَتْ، وَالْخَيْرةُ الَّتِي اخْتِيرَتْ، لَنا بِالْكِفاحِ، مَعْروفُونَ بِالْحَيْرِ وَالصَّلاحِ، وَالنَّخْبَةُ اللّتِي انْتُخِبَتْ، وَالْخَيْرةُ اللّهِ الْجَيْرَةُ اللّهِ الْجَيْرة وَالصَّلاحِ، وَالتَّعَبَ، وَناطَحْتُمُ الْأُمَمَ وكافَحْتُمُ الْبُهَمَ: فَلا الْبَيْتِ قَاتَلْتُمُ الْعَرَبَ وَتَحَمَّلْتُمُ الْكَدّ وَالتَّعَبَ، وَناطَحْتُمُ الْأُمَمَ وكافَحْتُمُ الْبُهَمَ: فَلا الْبَيْتِ قَاتُلْتُمُ الْعَرَبَ وَتَحَمَّلْتُمُ الْكَدّ وَالتَّعَبَ، وَناطَحْتُمُ الْأُمَمَ وكافَحْتُمُ الْبُهَمَ: فَلا وَخَرَبَ وَتَعْرَفُونَ عَنَاتُهُمُ الْعَرَبَ وَتَحَمَّلْتُهُ وَاللّهُ الْبَيْنِ وَاللّهُمَ وَعَلَيْتُهُ الْلِيَامِ؛ وَعَدَاتُ نِعْرَةُ الشِّرُكِ (`` وَسَكَنَتْ فَوْرَةُ الإِفِكِ، وَخَمَدَتْ نِيرانُ الْكُفْر، وَهَدَأَتْ دَعْوَةُ وَخَصَعَتْ نَعْرَةُ الشِّرُكِ ( نَّ وَسَكَنَتْ فَوْرَةُ الْإِفِكِ، وَخَمَدَتْ نِيرانُ الْكُفْر، وَهَدَأَتْ دَعْوَةُ الْهَرَجِ، وَاسْتُوسَقَ نظامُ الدِينِ، فَاتّى جُرْتُمْ بَعْدَ الْإِيكِ، وَخَمَدَتْ نِيرانُ الْكُفْر، وَهَدَأَتْ دَعْوَةُ الْمُولِ، وَهُمْ بَدُولُ كُمْ أَوْلَ مَوْقٍ، أَتَحْشُونَهُمْ ؟ ﴿ وَاللّهُ أَحَقَّ أَنْ تَحْشُونُهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿ . الرّسُولِ، وَهُمْ بَدؤُكُمْ أُولَ مَوْقٍ، أَتَحْشُونَهُمْ ؟ ﴿ وَاللّهُ أَحَقَ أَنْ تَحْشُونُهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿ . الرّسُولِ، وَهُمْ بَدؤُكُمُ أَوْلَ مَوْقٍ، أَتَحْشُونُهُمْ ؟ ﴿ وَاللّهُ أَحَقَ أَنْ تُحْشُوهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿ . السَّهُ الْعُلْمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ . السَّهُ الْعُلْمُ الْتُهُ الْمُعْتَلِقُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْتِينَ الْمُولُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُولُونُ الْمُولُ الْمُولِ الْمُؤْمِنِينَ الْمُولُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُولُ الْمُؤْمِنِينَ

ألا وَقَدْ أَرَى أَنْ قَدْ أَخْلَدْتُمْ إِلَى الْخَفْضِ وَأَبْعَدْتُمْ مَنْ هُوَ أَحَقُّ بِالبَسْطِ وَالْقَبْضِ، وَرَكَنْتُمْ إِلَى الْخَفْضِ وَأَبْعَدْتُمْ مَنْ هُوَ أَحَقُّ بِالبَسْطِ وَالْقَبْضِ، وَرَكَنْتُمْ إِلَى الدَّعَةِ (`` وَنَجَوْتُمْ مِنَ الضَّيقِ بِالسَّعَةِ، فَمَجَجْتُمْ مَا وَعَيْتُمْ (`` وَدَسَعْتَمْ مَا تَسَوَّغْتُمْ (``: "فَإِنْ تَكْفُرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ فِي الأَرضِ جَمِيعاً، فَإِنّ الله لَعَنِيُّ حَمِيدٌ".

١- البائقة: الداهية.

٢- الجنة - بالضم -: ما استترت به من السلاح.

٣- النعرة - بوزن الشعرة -: صوت في الخيشوم.

٤- جار عن الشيء: مال عنه.

٥- نكص: أحجم وتأخر.

٦- الدعة - بالكسر -: الراحة والسكون.

٧- مجَّ الشراب: رماه من فيه.

٨- الدُّسع: الفيء، وتسوغ الشراب: شربه بسهولة.

ألا وَقَدْ قُلْتُ مَا قُلتُ عَلَى مَعْرِفَةٍ مِنِّي، بِالْخَدْلَةِ الَّتِي حَامَرَتْكُمْ، وَالْغَدْرَةِ الَّتِي اسْتَشْعَرَتُها قُلُونَكُمُوها قُلُونُكُمْ: وَلَكِنَّها فَيضَةُ النَّفْسِ، وَبَقَّةُ الصَّدرِ، وَنَفْتَةُ الْغَيْظِ، وَتَقدِمَةُ الْحُجَّةِ، فَدُونَكُمُوها قُلُونُكُمْ: وَلَكِنَّها فَيضَبُ الله وَشنارِ الْأَبَدِ (١)، فَاحْتَقِبُوها دَبِرَةَ الظّهرِ (١) نَقِبَةَ الْحُفِّ (١)، باقِيَةَ الْعارِ؛ مَوْسُومَةً بِغَضَب الله وَشنارِ اللهِ اللهِ وَشنارِ اللهِ مَا مَوْصُومَةً بِغَضَب اللهِ مَا مَوْصَدَةً (١) فَبِعَيْنِ اللهِ مَا مَوْصَدَةً (١) فَبِعَيْنِ اللهِ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وَسَيَعْلَمُ اللهِ الْمُوقَدَةِ التِي تَطَلِعُ عَلَى الْأَفْتِدةِ إِنَّها عَلَيهِمْ مُوصَدَةً (١) فَبِعَيْنِ اللهِ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وَسَيَعْلَمُ اللّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مِنْقَلَبِ يَنْقَلِبُونَ ﴿ وَأَنَا ابنةُ نَذِيرٍ لَكُمْ بَيْنَ يَدَي عَذَاب شَديدٍ. فَاعْمَلُوا إِنّا عَامِلُونَ، وَانْتَظِرُوا إِنّا مُنْتَظِرُونَ).

## جواب أبي بكر:

جاء في الاحتجاج للشيخ للطبرسي: (فأجابها أبو بكر وقال: يا بنت رسول الله لقد كان أبوك بالمؤمنين عطوفاً كريماً، رؤوفاً رحيماً، وعلى الكافرين عذاباً أليماً، وعقاباً عظيماً، إن عزوناه وجدناه أباك دون النساء، وأخا إلفك دون الأخلاء (٥) آثر على كل حميم، وساعده في كل أمر حسيم، لا يحبّكم إلا سعيد، ولا يبغضكم إلا شقي بعيد فأنتم عترة رسول الله الطيبون، الخيرة المنتحبون، على الخير أدلتنا، وإلى الجنة مسالكنا، وأنت يا خيرة النساء، وابنة خير الأنبياء، صادقة في قولك، سابقة في وفور عقلك، غير مردودة عن حقك، ولا مصدودة عن صدقك، والله ما عدوت رأي رسول الله، ولا عملت إلا بإذنه، والرائد لا يكذب أهله، وأن أشهد الله وكفى به شهيداً، أني سمعت رسول الله في يقول: نحن معاشر الأنبياء لا نورث ذهباً ولا فضة ولا داراً ولا عقاراً وإنما نورث الكتاب والحكمة والعلم والنبوة وما كان لنا من طعمة فلولي الأمر بعدنا أن يحكم فيه بحكمه، وقد جعلنا ما حاولته في الكراع والسلاح يقاتل بما المسلمون ويجاهدون الكفار، ويجالدون المردة الفحار، وذلك بإجماع من المسلمين، لم انفرد به وحدي، ولم استبد بما كان الرأي عندي، وهذه حالي ومالي، هي لك المسلمين، لم انفرد به وحدي، ولم استبد بما كان الرأي عندي، وهذه حالي ومالي، هي لك وبين يديك، لا تزوى عنك، ولا ندخر دونك، وأنك وأنت سيدة أمة أبيك، والشجرة الطيبة وبين يديك، لا تزوى عنك، ولا ندخر دونك، وأنك وأنت سيدة أمة أبيك، والشجرة الطيبة

١- احتقبوها، أي احملوها على ظهوركم، ودبرة الظهر - بالفتح فالكسر - : الجراحة التي تظهر على ظهر البعير من الرحل.

٢- نقب خف البعير: رق وتثقب.

٣- الشنار: العيب والعار.

٤- الموصدة: المطبقة.

٥- الألف: هو الأليف بمعنى المألوف والمراد به هنا الزوج لأنه إلف الزوجة.

لبنيك، لاندفع مالك من فضلك، ولا يوضع في فرعك وأصلك، حكمك نافذ فيما ملكت يداي فهل ترين أن أخالف في ذلك أباك عليها).

### جواب سيدة النساء:

فقالت (عليها السلام): (سبحان الله ما كان أبي رسول الله عن كتاب الله صادفاً (۱) ولا لأحكامه مخالفاً! بل كان يتبع أثره، ويقفو سوره (۱)، أفتجمعون إلى الغدر اعتلالاً عليه بالزور (۱)، وهذا بعد وفاته شبيه بما بغى له من الغوائل (۱) في حياته هذا كتاب الله حكماً عدلاً، وناطقاً فصلاً يقول: ﴿ يُرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ ... ﴿ (۱) ويقول: ﴿ وَوَرِثَ مَنْ آلَ يَعْقُوبَ ... ﴿ (۱) ويقول: ﴿ وَوَرِثَ مَنْ آلَ يَعْقُوبَ ... ﴿ (۱) ويقول: ﴿ وَوَرِثَ مَنْ آلَ يَعْقُوبَ ... ﴿ (۱) ويقول: ﴿ وَوَرِثَ مَلَيْمَانُ دَاوُودَ ... ﴾ (۱) وبين عَلَى فيما وزع من الأقساط، وشرع من الفرائض والميراث، وأباح من حظ الذكران والإناث، ما أزاح به علة المبطلين، وأزال التظني والشبهات في الغابرين، كلا ﴿ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ (۷).

### جواب أبي بكر:

فقال أبو بكر: صدق الله ورسوله، وصدقت ابنته، أنت معدن الحكمة وموطن الهدى والرحمة، وركن الدين، وعين الحجة، لا أبعد صوابك، ولا أنكر خطابك هؤلاء المسلمون بيني وبينك، قلدوني ما تقلدت، وباتفاق منهم أخذت ما أخذت غير مكابر ولا مستبد، ولا مستأثر (^)، وهم بذلك شهود.

١- صادفاً: معرضاً.

٢- القفو: الإتباع ، والسُور: هو كل مرتفع عال ، ومنه سور المدينة.

٣- الاعتلال: إبداء العلة والاعتذار.

٤- الغوائل: المهالك.

<sup>&</sup>lt;mark>٥-</mark> مريم: ٦.

٦- النمل: ١٦.

٧- پوسف: ۱۸.

المكابرة: المغالبة، والاستبداد والاستئثار: الانفراد بالشيء.

#### جواب سيدة النساء:

فالتفتت فاطمة (عليها السلام) إلى الناس وقالت: (معاشر المسلمين المسرعة إلى قيل الباطل (۱) المغضية (۲) على الفعل القبيح الخاسر ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ الباطل (۲) المغضية (۲) على الفعل القبيح الخاسر ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴿٢) ؟ كلا بل ران على قلوبكم ما أسأتم من أعمالكم، فأخذ بسمعكم وأبصاركم، ولبئس ما تأولتم، وساء ما به أشرتم، وشر ما منه اغتصبتم لتجدن والله محمله ثقيلاً، وغبّه وبيلاً، إذا كشف لكم الغطاء وبان بأورائه الضراء، وبدا لكم من ربكم ما لم تكونوا تحسبون، وخسر هنالك المبطلون).

قال الطبري في دلائل الإمامة: ثم ولت، فأتبعها رافع بن رفاعة الزرقي، فقال لها: يا سيدة النساء، لو كان أبو الحسن تكلم في هذا الأمر وذكر للناس قبل أن يجري هذا العقد، ما عدلنا به أحداً. فقالت له بردنها: (إليك عني، فما جعل الله لأحد بعد غدير خم من حجة ولا عذر).

قال: فلم ير باك ولا باكية كان أكثر من ذلك اليوم، وارتجت المدينة، وهاج الناس، وارتفعت الأصوات. فلما بلغ ذلك أبا بكر قال لعمر: تربت يداك، ما كان عليك لو تركتني، فربما رفأت الخرق ورتقت الفتق ؟! ألم يكن ذلك بنا أحق ؟! فقال الرجل: قد كان في ذلك تضعيف سلطانك، وتوهين كفتك، وما أشفقت إلا عليك. قال: ويلك، فكيف بابنة محمد وقد علم الناس ما تدعو إليه، وما نجن (1) لها من الغدر عليه. فقال: هل هي إلا غمرة (٥) انجلت ، وساعة انقضت، وكأن ما قد كان لم يكن ،... (١).

ثم عطفت على قبر النبي الله وقالت:

قد كان بعدك أنباء وهنبث . نه ل و كنت شاهدها لم تكثر الخطب

١- القيل: بمعنى القول.

٢- الاغضاء: أدناء الجفون، وأغضى عن الشيء، أي سكت ورضى به.

٣- محمد: ٢٤.

٤ - نجن: نستر.

٥- الغمرة: الشدة.

٦- دلائل الإمامة: ص ١٢٢.

واختل قوم ك فاشهدهم ولا تغب عند الإل . له على الأدنين مقترب لما مضيت وحالت دون . ك الترب لم ما فقد لدت وكل الأرض مغتصب علىك يترل من ذي العزة الكتب فقد لد فقد لدت وكل الخير محتجب لما مضيت وحالت دونك الكثب لما مضيت وحالت دونك الكثب لما مضيت وحالت دونك الكثب

إنا فقدناك فقد الأرض وابيلها وكل أهل له قربي ومن . . خرلة أبدت رجال لنا نجوى صدورهم تجهمتنا رجيال لنا واستخف بنيا وكنت بدرا ونورا يستضاء به وكان جبرييل بالآيات يونسنا فليت قبلك كان الموت صادفنا

# رجوعها وكلامها مع أمير المؤمنين التَلْيَــُلا:

ثم انكفأت (عليها السلام)، وأمير المؤمنين التَكِيّل يتوقع رجوعها إليه، ويتطلع طلوعها عليه، فلما استقرت بها الدار، قالت: لأمير المؤمنين التَكِيّل: (يا بن أبي طالب، اشتملت شملة الجنين()، وقعدت حُجرة الظنين ()، نقضت قادمة الأجدل () فخانك ريش الأعزل () هذا ابن أبي قحافة يبتزين نحلة أبي وبُلغة أبني ()! لقد أجهد في خصامي، وألفيته ألدَّ في كلامي () حتى حبستني قيلة نصرها والمهاجرة وصلها ()، وغضت الجماعة دويي طرفها، فلا دافع ولا مانع، خرجت كاظمة ، وعدت راغمة (أ)، أضرعت خدّك (أ) يوم أضعت حدّك (١) افترست الذئاب، وافترشت التراب، ما كففت قائلاً، ولا أغنيت طائلاً (۱) ولا

١- اشتمل بالثوب: أداره على جسده كله، والشملة: كساء يشتمل به، والشملة: هي هيئة الأشتمال. والجنين: هو الولد ما دام في بطن أمه.

٢- الظنين: المتهم.

٣- قوادم الطير: مقاديم ريشه، وهي عشره في كل جناح، واحدتها: قادمة. والأجدل: الصقر.

٤- الاعزل: الذي لا سلاح عنده.

٥- الابتزاز: الاستلاب وأخذ الشيء بالقوة والغلبة. والبلغة: ما يتبلغ به من العيش.

٦- ألفيته: وجدته والالد: شديد الخصومة.

٧- قيلة: اسم قديم لقبيلتي الأنصار. ووصلها: عونها.

٨ - كظم الغيظ: تجرعه والصبر عليه ورغم: يقال رغم فلان: إذا عجز عن الإنتصاف ممن ظلمه.

٩ - ضَرَعَ الرجل: خضع وذل.

١٠- إضاعه الشي، وتصييعه: إهماله وأهلاكه. وحد الرجل: بأسه وبطشه.

١١- الكف: المنع . والاغناء: الصرف والكف.

خيار لي، ليتني مِتُ قبل هنيئتي، ودون ذلتي، عذيري الله منه عادياً ومنك حامياً (۱)، ويلاي في كل شارق! ويلاي في كل غارب (۱)! مات العمد، ووهن العضد شكواي إلى أبي! وعدواي إلى ربي (۱)! اللهم إنك أشد منهم قوّة وحولاً، وأشد بأساً وتنكيلاً).

### جواب أمير المؤمنين العَلَيْكُلْم:

فقال أمير المؤمنين الكيلاً: (الويل لك بل الويل لشانئك (أ) ثم نهنهي عن وجدك يا ابنة الصفوة (٥)، وبقية النبوة، فما ونيت عن ديني، والا أخطأت مقدوري (١) فإن كنت تريدين تريدين البُلغة (١)، فرزقك مضمون، وكفيلك مأمون، وما أعد لك أضل مما قطع عنك، فاحتسبي الله. فقالت: حسبي الله وأمسكت) (٨).

### مصادر خطبة الزهراء (عليها السلام):

تعد هذه الخطبة من الخطب المشهورة، وقد نقلها الكثير كما سيأتي، فلا إشكال ولا شبهة في كون الخطبة صادرة من فاطمة الزهراء (عليها السلام)، وهذا معروف مشهور بين الطائفة، فكان مشايخ الشيعة يروونها ويتدارسونها.

لكنها لم تسلم من الاتهام بكونها مصنوعة، فقد نقل ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة عن السيد المرتضى أنه قال: وأخبرنا أبو عبد الله المرزباني، عن علي بن هارون، عن عبيد الله بن أحمد، عن أبيه قال: ذكرت لأبي الحسين زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب العَلَيْكُ كلام فاطمة عند منع أبي بكر إياها فدك، وقلت له: إنّ هؤلاء يزعمون أنه مصنوع، وإنه من كلام أبي العيناء، لأنّ الكلام منسوق البلاغة.

١- العذير: العاذر كالسميع، أو العذر كالأليم. وقولها (عليها السلام) منك: أي من أجل الإساءة إليك و إيذاءك.

٢- قال الجوهري: ويل كلمة مثل ويح إلا أنها كلمة عذاب. والشارق والغارب: الشمس؛ أي ويلاي عند كل شروق وغروب.

٣- العدوى: طلب الانتقام ممن ظلم.

٤- الشنائة: البغض

٥- يقال: نهنهت الرجل عن الشيء فتنهنه: أي كففته وزجرته فكف. والوجد: الغضب. والصفوة: خلاصة الشيء.

آ- الونى: الضعف والفتور ، والمعنى: ما عجزت عن القيام بالشيء الذي أمرني به ربي، وما تركت شيئاً دخل قدرتي.

٧- البُلغة: ما يتبلغ به من العيش.

٨- الاحتجاج: ج آ ص ١٤١ – ١٤٦.

فقال لي: رأيت مشايخ آل أبي طالب يروونه عن آبائهم، ويعلمونه أولادهم، وقد حدثني به أبي عن جدي يبلغ به فاطمة (عليها السلام) على هذه الحكاية، وقد رواه مشايخ الشيعة، وتدارسوه قبل أن يوجد جد أبي العيناء (١).

فقول بعض العامة بأنّ هذه الخطبة مصنوعة، ونسبتهم إياها لأبي العيناء، نظير ما ذكروا في الخطبة الشقشقية ونسبتهم إياها للشريف الرضي وكونها من مصنوعاته، مع أنّها موجودة قبل ولادة الشريف الرضى بأعوام كثيرة!! وستأتي الإشارة إلى ذلك.

فلا شبهة في صدور أصل الخطبة منها (عليها السلام)، لكنهم إنّما حاولوا جاهدين أنّ ينسبوها لأبي العيناء لكي يخفوا شكوى آل محمد على من الخلفاء، وما ذلك إلاّ لإخفاء مثالبهم. نعم الروايات مختلفة من حيث تبديل بعض العبارات، وتغيير بعض الكلمات مع زيادة أو نقيصة.

فقد روى هذه الخطبة الشريفة أعلام الرواة من العامة والخاصة، وزينوا كتبهم بنقلها أو بنقل بعضاً منها، وإليك بعضاً منهم:

۱ أحمد بن أبي طاهر المعروف بابن طيفور، من أبناء خراسان، ولد ببغداد سنة ٢٠٤، وتوفي سنة ٢٨٠ هجرية.

قال في كتابه (بلاغات النساء): (قال أبو الفضل (٢): ذكرت لأبي الحسين زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب صلوات الله عليهم (٣) كلام فاطمة (عليها السلام) عند منع أبي بكر فدك إياها، وقلت له: إن هؤلاء يزعمون أنه مصنوع وأنه من كلام أبي العيناء (١) (الخبر منسوق البلاغة على الكلام) (٥)، فقال لي: رأيت مشايخ آل أبي طالب يروونه عن

٣- هو ريد بن علي بن الحسين بن زيد الشهيد ابن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (عليهم السلام) المعاصر
 لأبي الحسن علي بن محمد عليهما السلام.

١- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١٦ ص٢٥٢.

۲- يعني به نفسه.

<sup>3-</sup> أبو العيناء هو أبو عبد الله محمد بن قاسم بن خلاد الضرير مولى أبي جعفر المنصور، أصله من اليمامة وولد بالأهواز سنة إحدى وتسعين ومائة، ونشأ بالبصرة، وكان من أحفظ الناس وأفصحهم وأسرعهم جواباً، كف بصره حين بلغ أربعين سنة، ومات سنة ثلاث وثمانين ومائتين. كان صاحب النوادر والشعر والأدب، وسمع من أبي عبيدة والأصمعي. وقد ذكر قوم أن أبا العيناء ادعى هذا الكلام (أعني الخطبة) وقد رواه قوم وصححوه (بلاغات النساء، ص١٨).

٥- كذا، والصحيح: لأنّ الكلام منسوق البلاغة ، كما في شرح ابن أبي الحديد.

آبائهم ويعلمونه أبناءهم، وقد حدثنيه أبي، عن جدي، يبلغ به فاطمة على هذه الحكاية. ورواه مشايخ الشيعة وتدارسوه بينهم قبل أن يولد جد أبي العيناء، وقد حدث به الحسن بن علوان عن عطية العوفي أنه سمع عبد الله بن الحسن يذكره عن أبيه. ثم قال أبو الحسين: وكيف يذكر هذا من كلام فاطمة فينكرونه وهم يروون من كلام عائشة عند موت أبيها ما هو أعجب من كلام فاطمة يتحققونه لولا عداوتهم لنا أهل البيت. ثم ذكر الحديث (۱).

وذكر أيضاً طريقاً آخر، قال: حدثني جعفر بن محمد رجل من أهل ديار مصر لقيته بالرافقة قال: حدثني أبي قال: أخبرنا موسى بن عيسى قال: أخبرنا عبد الله بن يونس قال: أخبرنا جعفر الأحمر، عن زيد بن علي رحمة الله عليه عن عمته زينب بنت الحسين عليهما السلام قالت: لما بلغ فاطمة (عليها السلام) إجماع أبي بكر على منعها فدك لاثت خمارها... (٢).

ابن المنظور، قال في (لسان العرب) في مادة (لم): وفي حديث فاطمة رضوان الله عليها:
 إنها خرجت في لمة من نسائها تتوطأ ذيلها إلى أبي بكر فعاتبته (٣).

" العلامة اللغوي والإمام الأدبي: ابن الأثير، قال في (النهاية) في مادة (لمة): في حديث فاطمة: (إنها خرجت في لمة من نسائها، تتوطأ ذيلها، إلى أبي بكر فعاتبته (٤).

ك الخليل بن أحمد الفراهيدي في كتاب العين في كلمة اللمّة، وقال: وفي الحديث جاءت فاطمة (عليها السلام) إلى أبي بكر في لُميمة من حفدتها ونساء قومها (٥).

ه جار الله محمد بن عمر الزمخشري في الفائق: في مادة اللمة أيضاً قال: وفي حديث فاطمة (عليها السلام): إنّها خرجت في لمة من نسائها تتوطّأ ذيلها، حتى دخلت على أبي بكر(١).

١- بلاغات النساء: ص١٢.

٢- بلاغات النساء: ص١٤.

٣- لسان العرب: ج١٢ ص٤٥٥.

ع- النهاية في غريب الحديث: ج٤ ص٢٧٣.

٥- كتاب العين: ج٨ ص٣٢٣.

٦- الفائق في غريب الحديث: ج٣ ص٢١٢.

المؤرخ علي بن الحسين المسعودي، قال في (مروج الذهب)، قال: ... وأخبار من قعد عن البيعة ومن بايع، وما قالت بنو هاشم، وما كان من قصة فدك، وما قاله أصحاب النص والاختيار في الإمامة، ومن قال بإمامة المفضول وغيره، وما كان من فاطمة وكلامها متمثلة حين عدلت إلى قبر أبيها العليم (١).

- ٧ المؤرخ اليعقوبي حيث أورد منها بعض الجمل (١).
- ٨ أبو المؤيد الموفق بن أحمد المكي أخطب خوارزم (المتوفى ٥٦٨) في مقتل الحسين التَّلِيَّةُ الله الخطبة باختلاف يسير زيادة ونقصاناً بهذا الإسناد: أخبرنا الحافظ أبو بكر أحمد بن موسى بن مردويه، أخبرنا عبد الله ابن إسحاق، أخبرنا محمد بن عبيد، أخبرنا محمد بن زياد، أخبرنا شرقي بن قطامي، عن صالح بن كيسان، عن الزهري، عن عروة، عن عائشة، قالت: .. (٣).
  - ٩ أخرجها أبن شهر آشوب في المناقب (١).
- ١٠ العلامة الإربلي، قال: فلنذكر خطبة فاطمة (عليها السلام) فإنها من محاسن الخطب وبدايعها، عليها مسحة من نور النبوة، وفيها عبقة من أرج الرسالة، وقد أوردها المؤالف والمخالف، ونقلتها من كتاب (السقيفة) عن عمر بن شبة تأليف أبي بكر أحمد بن عبد العزيز الجوهري من نسخة قديمة مقروة على مؤلفها المذكور، قرأت عليه في ربيع الآخر سنة اثنتين وعشرين وثلاثمائة، روى عن رجاله من عدة طرق: أن فاطمة (عليها السلام) لما بلغها إجماع أبي بكر على منعها فدكاً لاثت خمارها وأقبلت في لميمة من حفدتها ... الخ (٥٠).
- ١١ نقلها الطبرسي في الاحتجاج مع التزامه في أول الكتاب بأن لا ينقل فيه إلا ما كان مؤيدا بالإجماع أو العقل أو الشهرة بين المخالف والمؤالف. وقد تقدم نقلها عن الاحتجاج.
- ١٢ العلامة المجلسي (رحمه الله) قال: اعلم أن هذه الخطبة من الخطب المشهورة التي روتها الخاصة والعامة بأسانيد متظافرة ... ثم ذكر بعض من رواها ثم قال وإنما أوردت الأسانيد

١- مروج الذهب: ج٢ ص٢٠٤.

٢- تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص١٢٧.

٣- مقتل الحسين: ج أص٧٧.

٤- المناقب: ج١ ص ٣٨١، الطبعة القديمة.

٥- كشف الغمة: ج٢ ص١٠٨.

هنا ليعلم أنه روي هذه الخطبة بأسانيد جمة... روى الصدوق (رحمه الله) بعض فقراتها المتعلقة بالعلل في (علل الشرايع) عن ابن المتوكل عن السعد آبادي، عن البرقي، عن إسماعيل بن مهران، عن أحمد ابن محمد بن جابر، عن زينب بنت علي العَلِيُّلِا. قال: وأخبرنا علي بن حاتم، عن محمد بن مسلم، عن عبد الجليل الباقطاني، عن الحسن بن موسى الخشاب، عن عبد الله بن محمد العلوي، عن رجال من أهل بيته، عن زينب بنت علي عليهما السلام، عن فاطمة (عليها السلام) بمثله.

وأخبرني علي بن حاتم، عن ابن أبي عمير، عن محمد بن عمارة، عن محمد بن إبراهيم المصري، عن هارون بن يحيى، عن عبيد الله بن موسى العبسي، عن حفص الأحمر، عن زيد بن علي، عن عمته زينب بنت علي عليهما السلام، عن فاطمة (عليها السلام) ... وروى السيد ابن طاووس في كتاب (الطرائف) موضع الشكوى والاحتجاج من هذه الخطبة عن الشيخ أسعد بن شفروة في كتاب (الفائق) عن الشيخ المعظم عندهم الحافظ الثقة بينهم أحمد بن موسى بن مردويه الأصفهاني (۱).

اليوم لمن بعده، ومن بعده رواها لمن بعده حتى انتهت إلينا يداً عن يد، فنحن الفاطميون نرويها عن آبائنا، وآباؤنا يروونها عن آبائهم، وهكذا كانت الحال في جميع الأجيال إلى زمن الأئمة من أبناء علي وفاطمة، ودونكموها في كتاب (الاحتجاج) للطبرسي، وفي (بحار الأنوار)، وقد أخرجها من أثبات الجمهور وأعلامهم أبو بكر أحمد بن عبد العزيز الجوهري في كتاب (السقيفة وفدك) بطرق وأسانيد ينتهي بعضها إلى السيدة زينب بنت علي وفاطمة، وبعضها إلى السيدة الأبن بنت علي وفاطمة، وبعضها إلى الإمام أبي جعفر محمد الباقر، وبعضها إلى عبد الله بن الحسن بن الحسن يرفعونها جميعاً إلى الزهراء كما في ص٧٨ من المجلد الرابع من شرح النهج. وأخرجها أيضاً أبو عبيد الله محمد بن المجلد الرابع من شرح النهج. وأخرجها إلى الزهراء كما في ص٣٩ من المجلد المرزباني بالإسناد إلى عروة بن الزبير، عن عائشة ترفعها إلى الزهراء كما في ص٣٩ من المجلد المذكور بالإسناد إلى أبي الحسين زيد بن على بن أبي طالب، عن أبيه، عن جده يبلغ بالإسناد إلى أبي الحسين زيد بن على بن أبي طالب، عن أبيه، عن جده يبلغ

١- بحار الأنوار: ج٢٩ ص٢١٥.

بها فاطمة (عليها السلام)، ونقل ثمة عن زيد أنه قال: رأيت مشايخ آل أبي طالب يروونها عن آبائهم ويعلمونها أولادهم (١).

### تأثير خطبة الزهراء (عليها السلام):

كان لخطبة الزهراء (عليها السلام) أثر بالغ في النفوس؛ لما تحمله من تعاليم إسلامية مبنية على أسس متينة مستندة إلى القرآن والسنة المباركة، في بيان مظلوميتها وفي إشادتها بفضل أمير المؤمنين علي الكيلا وأحقيته في خلافة الرسول على الكيلا، ممّا جعل الأنصار يهتفون باسم على الكيلا، فاستشعر رجال السقيفة الخطر من هذه البادرة، فنادى أبو بكر الصلاة جامعة، فاجتمع الناس فأرعد وأبرق.

قال الجوهري: (فلما سمع أبو بكر خطبتها شق عليه مقالتها فصعد المنبر وقال: أيها الناس ما هذه الرعة إلى كل قالة، أين كانت هذه الأماني في عهد رسول الله، ألا من سمع فليقل، ومن شهد فليتكلم، إنّما هو ثعالة شهيده ذنبه، مرب لكل فتنة، هو الذي يقول كروها جذعة بعد ما هرمت، يستعينون بالضعفة، ويستنصرون بالنساء، كأم طحال أحب أهلها إليها البغي، ألا إني لو أشاء أن أقول لقلت، ولو قلت لبحت، إني ساكت ما تركت.

ثم التفت إلى الأنصار فقال: قد بلغني يا معشر الأنصار مقالة سفهائكم، وأحق من لزم عهد رسول الله أنتم، فقد جاءكم فآويتم ونصرتم، ألا إني لست باسطاً يداً ولا لساناً على من لم يستحق ذلك منا. ثم نزل!) (١)، (١).

۱- النص و الاجتهاد: هامش ص ۲۰.

٢- السقيفة: ص١٠٤.

<sup>7-</sup> علق ابن أبي الحديد المعتزلي على ما نقله الجوهري عن أبي بكر، بقوله: (قرأت هذا الكلام على النقيب أبي يحيى جعفر بن يحيى بن أبي زيد البصري وقلت له: بمن يعرض؟ فقال: بل يصرح. قلت: لو صرح لم أسالك! فضحك وقال: بعلي بن أبي طالب. قلت: هذا الكلام كله لعلي يقوله! قال: نعم، إنه الملك يا بني، قلت: فما مقالة الأنصار؟ قال: هتفوا بذكر علي فخاف من اضطراب الأمر عليهم، فنهاهم. فسألته عن غريبه، فقال: أما الرعة بالتخفيف، أي الاستماع والإصغاء، والقالة: القول، وثعالة: اسم الثعلب علم غير مصروف، ومثل ذؤاله للذئب، وشهيده ذنبه أي لا شاهد له على ما يدعى إلا بعضه وجزء منه، وأصله مثل، قالوا: إن الثعلب أراد أن يغري الأسد بالذئب، فقال: إنه قد أكل الشاة التي كنت قد أعددتها لنفسك وكنت حاضرا، قال: فمن يشهد لك بذلك؟ فرفع ذنبه وعليه دم، وكان الأسد قد افتقد الشاة. فقبل شهادته وقتل الذئب. ومرب: ملازم، أرب بالمكان. وكروها جذعة: أعيدوها إلى الحال الأولى، يعني الفتنة والهرج. وأم طحال: امرأة بغي في الجاهلية ويضرب بها المثل فيقال: أزنى من أم طحال) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١٦

أقول: فيا لها من جسارة على الله تعالى وأوليائه !! وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون.

### أضواء على خطبة الزهراء (عليها السلام):

لقد تركت سيدة النساء فاطمة (عليها السلام) تراثاً كبيراً وعطاءً عظيماً قدمته للمسلمين، وخلفته لأجيال الأمة الإسلامية ضاربةً لهم أروع الأمثلة في الدفاع عن الرسالة وخلافتها وتبيان المعالم القويمة لرسالة السماء.

ودللت فاطمة (عليها السلام) على السبيل الذي لابد أن يعيشه المسلم الذي اعتقد برسالة أبيها الله الخاتمة، وهو العيش من أجل المبدأ الإسلامي القويم الذي جاء به أبوها عليه فلذا بحدمة للرسالة بحدها قد أخضعت كل شيء في حياتها من أجل ذلك المبدأ، فأوقفت حياتها خدمة للرسالة الإسلامية والدفاع عن معالمها. وبالرجوع إلى ما تركته فاطمة (عليها السلام) من تراث تنجلي هذه الحقيقة العظيمة.

ولا يوجد في تراثها الضخم أعظم من خطبتها التي ألقتها في مسجد أبيها الله النها النها كل أرائها ومناهجها التي استقتها من منهل الوحي المقدّس، فهي غرس النبوة والباب الباطن لمدينة علم النبوة الخاتمة (۱).

ولو لم نرث من فاطمة (عليها السلام) إلا هذه الخطبة؛ لدلتنا بوضوح وجلاء على عظمة شخصية الزهراء (عليها السلام) ومكانتها في الرسالة الإسلامية المباركة. فجمعت سيدة النساء (عليها السلام) في خطبتها تراثاً عظيماً، وهذا ممّا حدا بنا أن نلقي أضواءً على بعض جوانب الخطبة الرائعة التي جمعت فيها فاطمة (عليها السلام) أروع المفاهيم الإسلامية في الحكم والمجتمع ومعالم التشريع الإسلامي.

وسنتعرض إلى بعض الجوانب التي بينتها فاطمة (عليها السلام) تاركين الإسهاب مراعين الإيجاز.

١- لقد بين يماني آل محمد عليه الوجه في كون فاطمة (عليها السلام) الباب الباطن لمدينة العلم التي هي رسول الله الله في كتاب المتشابهات الجزء الأول في جواب السؤال الخامس، فراجع .

## أولاً: مفهوم الجاهلية

لقد فهرست وبينت فاطمة (عليها السلام) الحياة البشريّة قبل أن يصدع أبوها برسالته السّماويّة المباركة، فتقول: (... فرأى الأُمم فرقاً في أدياها، عُكّفاً على نيراها، عابدةً لأوثاها، منكرةً لله مع عرفاها، فأنار الله تعالى بأبي محمد ظُلمها، وكشف عن القلوب بهمها وجلّى عن الأبصار غممها، وقامَ في النّاس بالهداية، وأنقذهم من الغواية، وبصرهم من العماية، وهدادهم إلى الدّين القويم، ودعاهم إلى الصّراط المستقيم ...).

فهناك الّذين فرّقوا دينهم شيعاً وأخضعوه لمتطلبات شهواتهم ورغباتهم كاليهود والنّصاري.

وهناك العاكفون على الأوثان الخاضعون للأصنام التي صنعوها بأيديهم واتخذوها آلهةً من دون الله سبحانه، معتقدين بقدرتها على الخلق والإبداع والرزق والتوفيق والنصر. وهذا ما كانت عليه الجزيرة العربيّة، فملئوا بيت الله الحرام بركام من الأحجار والصُّخور.

وإلى جانب هذا المنهج الماديّ الطائش نشأت عبادة النيران التي كانت معروفة في بلاد فارس.

كما ونشأ خليط من الأديان، سارت عليه الدّولة البيزنطية التي تمثل المعسكر الغربي للعالم يومذاك حيث خلطت مفاهيم الكنيسة المسيحيّة مع المفاهيم الوثنيّة الماديّة مما كوَّن خليطاً جاهليّاً جديداً في عالم الأديان الترابية.

فكان مرض العمى قد خيم على الجميع، مما جعلهم يتبعون الأوهام وما صنعته أيديهم وأهواؤهم، إلى أن بصرهم محمد وأزاح عنهم العمى وهداهم إلى الصراط المستقيم، وجمعهم على دين واحد بعد أن كانوا متفرقين في أديافهم ومناهجهم، وتجمعهم الجاهلية العمياء. فقد أعطت فاطمة (عليها السلام) القاسم المشترك للجاهليّات المتمثّل برفض منهج الله واستبداله بنتاج العقول البشريّة القاصرة.

ومن هنا نعرف أنّ الأديان والمناهج الفكرية والاجتماعية التي تتمخض عن تفكير الإنسان تؤلف جاهلية واحدة، وإن تعدّدت أشكالها وألوانها؛ لأنّ الجاهلية هي الابتعاد عن منهج الله

الذي بشر به الرُّسل والأنبياء على واتخاذ منهجاً آخر، سواءً أكان ذلك المنهج وثنياً ماديّاً أو خليطاً من مفاهيم سماويّة وأُخرى وضعيّة.

وحين تعلن فاطمة (عليها السلام) أنّ المناهج كلّها قد انحرفت عن منهج الله سبحانه وأصيبت بالغواية والعماية، يتضح لنا أن الرسالة الإسلامية لم تأتِ عن طريق تفاعل المفاهيم الدينية السائدة في ذلك الوقت وصياغتها بقالب جديد؛ إذ كيف تنتج تلك المفاهيم الدينية السائدة نظاماً متناسقاً كنظام الإسلام ما دامت منحرفة عن منطق الحق والنور الإلهي، بل أنّ الطريق الوحيد الذي جاء بالإسلام هو الوحي الإلهي.

وهذا ما يجعل العقول البشريّة تطمئن إلى كون رسالة محمد على وتعاليمه قد تلقّاها من السماء بعيداً عن أوضار الجاهلية وآفاق الأرض وانحرافاتها.

فالتقنين الحق هو تقنين الله تعالى وتعاليمه لا تقنين العقول البشرية القاصرة واختيارها؛ لأن تقنين البشر هو الذي جعل العرب الجاهليين يعيشون التراع والتناحر والظلامات على جميع الأصعدة التي بينتها فاطمة (عليها السلام) بقولها: (... وكنتم على شفا حفرة من النار، مذقة الشارب ونهزة الطّامع وقبسة العجلان، وموطىء الأقدام؛ تشربون الطرق، وتقتاتون القد، أذلةً خاسئين تخافون أن يتخطّفكم الناس من حولكم، فأنقذكم الله بأبي محمد ...) (۱).

ولا ينقذ الناس إلا العودة إلى قوانين الله تعالى والسير بتعاليم الرسل والأنبياء وأوصيائهم

ومن هنا بينت تعاليم الله تعالى بعد ذلك، فقالت: (... فجعل الله الإيمان تطهيراً لكم من الشرك، والصّلاة تتريهاً لكم عن الكبر، والزكاة تزكية للنّفس ونماء في الرّزق، والصيام تثبيتاً للإخلاص، والحج تشييداً للدّين، والعدل تنسيقاً للقلوب، وطاعتنا نظاماً للملّة، وإمامتنا أماناً من الفرقة، والجهاد عزّاً للإسلام وذلاً لأهل الكفر والنّفاق، والصّبر معونةً

<sup>1-</sup> كانت الحياة بصفة عامة جماعية هي حياة طرق وقد؛ لأن المجتمع العربي الجاهلي لا يخلو من فئة قد بلغت أفرادها مستوى الثراء، لكن هؤلاء يعدون بالأصابع، وهم موجودون في مكة المكرمة دون سائر مناطق الجزيرة العربية، فسائر المناطق لا تخرج عن إطار الطرق والقد.

على استيجاب الأجر، والأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر مصلحةً للعامة، وبرّ الوالدين وقايةً من السُّخط، وصِلَة الأرحام منسأةً في العمر ومنماةً في العدد، والقصاص حقناً للدّماء، والوفاء بالنّذر تعريضاً للمغفرة، وتوفية المكاييل والموازين تغييراً للبخسة، والنّهي عن الخمر تتريهاً عن الرجس، واجتناب القذف حجاباً عن اللعنة، وترك السّرقة إيجاباً للعفّة، وحرّم الله الشّرك إخلاصاً له بالربوبيّة: "فاتّقُوا الله حقّ تقاته، ولا تموتُن إلا وأنتم مسلمون"، وأطيعوا الله فيما أمركم به ونحاكم عَنه، فإنّما يخشى الله من عباده العلماء ...).

فإذا كانت هذه الجاهلية التي تبينها فاطمة (عليها السلام) فاليوم يعيش المجتمع البشري جعلت جاهلية قاتلة؛ بسبب ابتعاده عن قوانين وتعاليم الله تعالى وخلوده لتعاليم البشر التي جعلت المسلمين طرائق قدداً، وكل حزب بما لديهم فرحون.

# ثانياً: إمامة آل محمد (صلى الله عليه وآله) أمانٌ من الفرقة

لقد أرسل الله تعالى رسلاً مبشرين ومنذرين لكي لا تكون حجة للناس على الله من بعد الرسل، وجعل لهم أوصياء يهدون الأمم إلى صراط الحق القويم، وأوجب على الناس اتباع الرسل والأوصياء من بعدهم، كما وجعل منهجاً يعرفون به هؤلاء الرسل، وهو النص والتنصيب الإلهي، فالله مالك الملك يؤتي الملك لمن يشاء ويترع الملك ممن يشاء، وهو سبحانه الذي له حق التنصيب، ولم يعطِ للبشر هذا الحق حرصاً منه سبحانه على الإنسان كي لا يضيع في القوانين الناتجة عن الفهم البشري القاصر، المتضاربة التي تجعل الإنسان متضارباً متناقضاً متشتاً.

والعاقبة الحتمية التي ستقع فيها الأمم نتيجة معارضتها لقانون الله تعالى هي الفرقة والتيه والضياع، مما جعلهم يفترقون ثلاثاً وسبعين فرقة كما أشار إلى ذلك الصادق الأمين محمد على بقوله: (افترقت اليهود على إحدى أو اثنتين وسبعين فرقة وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة) (۱).

١- مسند أحمد: ج٢ ص٣٣٢.

فالمنهج الذي نشأ في السقيفة لتنصيب الخليفة عاقبته الاختلاف والحيرة والتيه، وهذا ما بينته سيدة النساء (عليها السلام) بقولها: (وإمامتنا أماناً من الفرقة).

فإمامة أهل البيت على هي صمّام الإمان للأمة من الاختلاف والضياع، ومن هنا يتضح بجلاء تعبير النبي على في حديث الثقلين حيث نص على أنّ التمسك بالقرآن والعترة ضامن للإمة من الضلال والتفرقة والتشتت.

فالعترة ضمان للإمة من الفرقة، لأنّ الله جعلها مرجعاً ترجع إليه الأمة في شؤونها وفي كل اختلافاتها، بخلاف الذين تقمصوا مترلة العترة وجعلوا لأنفسهم قانوناً يختارون فيه الحاكم الذي يدير أمور الرعية، وهو قانون الشورى والانتخاب الذي أثبت عبر التجارب الطويلة فشله الذريع وعدم قدرته على توحيد كلمة الأمة، بل كان هو السبب في تفرقة الأمة، كما كان تنصيب الله لآل محمد أماناً من الفرقة.

روى الشيخ الكليني عن يونس بن يعقوب عن أبي عبدالله الصادق الكلام حديثاً طويلاً أقتصر على موضع الحاجة منه: ( فقال أي الإمام الصادق الكلام اللهامي: كلم هذا، فغضب هشام يعني هشام بن الحكم فقال: نعم، فقال لهشام: يا غلام، سلني في إمامة هذا، فغضب هشام حتى ارتعد ثم قال للشامي: يا هذا، أربك أنظر لخلقه أم خلقه لأنفسهم ؟ فقال الشامي: بل ربي انظر لخلقه، قال: ففعل بنظره لهم ماذا ؟ قال: أقام لهم حجة ودليلاً كيلا يتشتتوا أو يختلفوا، يتألفهم ويقيم أودهم ويخبرهم بفرض ربحم، قال: فمن هو ؟ قال: رسول الله على، قال هشام: فبعد رسول الله على ؟ قال: الكتاب والسنة، قال هشام: فهل نفعنا اليوم الكتاب والسنة في رفع الاختلاف عنّا ؟ قال الشامي: نعم، قال: فلم اختلفنا أنا وأنت وصرت إلينا من الشام في مخالفتنا إياك ؟ قال: فسكت الشامي، فقال أبو عبد الله الكلا للشامي: ما لك لا الاختلاف أبطلت؛ لأغما يحتملان الوجوه، وإن قلت: قد اختلفنا وكل واحد منّا يدّعي الحق فلم ينفعنا إذن الكتاب والسنة إلا أن لي عليه هذه الحجة، فقال أبو عبد الله الكلا: سله تجده فلم ينفعنا إذن الكتاب والسنة إلا أن لي عليه هذه الحجة، فقال أبو عبد الله الكلا: سله تجده ملياً. فقال الشامي: يا هذا، من انظر للخلق أربحم أو أنفسهم ؟ فقال هشام: ربحم أنظر لهم ملياً. فقال الشامي: يا هذا، من انظر للخلق أربحم أو أنفسهم ؟ فقال هشام: ربحم أنظر لهم منهم لأنفسهم، فقال الشامي: فهل أقام من يجمع لهم كلمتهم ويقيم أودهم ويخبرهم بحقهم من منهم لأنفسهم، فقال الشامي: فهل أقام من يجمع لهم كلمتهم ويقيم أودهم ويخبرهم بحقهم من

باطلهم ؟ قال هشام: في وقت رسول الله على أو الساعة ؟ قال الشامي: في وقت رسول الله والساعة من ؟ فقال هشام: هذا القاعد الذي تشد إليه الرحال، ويخبرنا بأحبار السماء [والأرض] وراثة عن أب عن جد، قال الشامي: فكيف لي أن أعلم ذلك ؟ قال هشام: سله عمّا بدا لك، قال الشامي: قطعت عذري فعلي السؤال) (١).

لذا أشارت الزهراء (عليها السلام) للعاقبة المريرة التي ستدفعها الأمة نتيجة انحراف قانون التنصيب وزحزحة الخلافة عن صاحبها الشرعي، فقالت في كلامها لنساء المهاجرين والأنصار: (أما لعمر إلهك لقد لقحت فنظرة ريثما تنتج، ثم احتلبوا طلاع القعب دماً عبيطاً وزعافاً مقراً، هنالك يخسر المبطلون ويعرف التالون غب ما أسس الأولون).

وكل ذلك نتيجة لتبديل اختيار الله لهم فاختاروا لأنفسهم ما يضرّهم ولا ينفعهم توهماً منهم بحسن اختيارهم وأنهم يحسنون صنعاً.

وبالتالي زحزحت الأمة خلافة الله في الأرض وحاكميته وتنصيبه سبحانه لغير أهله، وهذا ما يجده القارئ لخطبة الزهراء في عيادة نساء المهاجرين والأنصار لها، فقالت: (ويجهم أبى زحزحوها عن رواسي الرسالة، وقواعد النبوة ومهبط الوحي الأمين والطبين بأمر الدنيا والدين، ألا ذلك هو الحسران المبين، وما نقموا من أبي حسن، نقموا والله منه نكير سيفه، وشدة وطأته، ونكال وقعته، وتنمره في ذات الله على والله لو تكافوا عن زمام نبذه رسول الله على لاعتلقه، ولسار بهم سيراً سجحاً لا يكلم خشاشه، ولا يتعتع راكبه، ولأوردهم منهلاً نميراً فضفاضاً تطفح ضفتاه، ولأصدرهم بطاناً، قد تخير لهم الري غير متحل منه بطائل، إلا بغمر الماء وردعه سورة الساغب ولفتحت عليهم بركات السماء والأرض وسيأخذهم الله بما كانوا يكسبون، ألا هلم فاسمع وما عشت أراك الدهر العجب وإن تعجب وقد أعجبك الحادث! إلى أي سناد استندوا؟ وبأية عروة تمسكوا؟ استبدلوا تعجب وقد أعجبك الحادث! إلى أي سناد استندوا؟ وبأية عروة تمسكوا؟ استبدلوا الذنابي والله بالقوادم، والعجز بالكاهل، فرغماً لمعاطس قوم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً).

١- الكافي: ج١ ص١٧٢.

فقلبها (عليها السلام) يعتصر مما فعلته الأمة في سقيفتها وشورتها وانتخاباتها وزحزحة الخلافة عن خليفة رسول الله أبي الحسن علي بن أبي طالب الطّيِّكُم الخبير بأمور الدين والدنيا، وكيف استبدلوا الذنابي بالقوادم والعجز بالكاهل!!

فأي عاقل يستبدل علي بن أبي طالب الكيلا بأبي بكر وعمر وعثمان وغيرهم، وحقاً لها (عليها السلام) أن تقول: (ألا هلم فاسمع وما عشت أراك الدهر العجب)، فمن عجيب الأمر أن يترك من بني الإسلام بسيفه وشجاعته ويبايع لمن يذهب فاراً في ساحات القتال.

ولقد رأت الأمة بعضاً من هذه العاقبة التي ذكرتما فاطمة (عليها السلام) في حكم بني أمية وبني العباس، فلقد أذاقوا الناس غصصاً مريرة تكفل التأريخ بإثباتما ونقلها، فعمد يزيد خليفة بني أمية إلى رمي الكعبة الشريفة التي هي قبلة المسلمين بالمنجنيق، كما قتل ريحانة رسول الله محمد على بن أبي طالب العليل، وهكذا.

### ثالثاً: نظرة الزهراء إلى أمة الرسول (صلى الله عليه وآله)

لقد بينت فاطمة (عليها السلام) موقف الأمة من الظلامات التي حلّت ببيت النبوة ومهبط الرسالة بعد رحيل الرسول الكريم على فسمل عندهم لباس الدين، ونطق من كان الكاظم صوته الخامل ذكره وظهرت الأحقاد وأتضح النفاق المخفي في قلوب الكثير، وهتف بحم الشيطان واستنهضهم فوجدهم أتباعاً مطيعين قد ملكتهم الغرّة والغفلة الشيطانية، فسلكوا غير مسلكهم الذي خطه النبي الله لهم، وشربوا من غير موردهم.

ثم إلهم أسقطوا أنفسهم في فتنة صماء صيلم على الرغم من ألهم يخافون من السقوط فيها، فكانت عاقبة سقوطهم في الفتنة جهنم يصلونها وبئس القرار. فقالت (عليها السلام): (فَلمّا اخْتارَ اللهُ لنبيّهِ دارَ أنبيائهِ، وَمَأْوى أصْفِيائهِ، ظَهَرتْ فِيكُمْ حَسيكَةُ النّفاقِ وَسَمَلَ جلْبابُ الدّينِ، ونَطَقَ كاظِمُ الْغاوينِ، وَنَبَغَ حامِلُ الآفِلينَ، وَهَدَرَ فَنيقُ الْمُبْطلِينَ، فَخَطَرَ في عرصاتِكُمْ، وأطلَعَ الشيطانُ رأسة مِنْ مَغْرِزِهِ هاتِفاً بِكُمْ، فألفاكُمْ لِدَعْوَتِهِ مُسْتجيينَ، وللغِرَّةِ فيه مُلاحِظِينَ. ثُمَّ اسْتَنْهَضَكُمْ فَوَجَدَكُم خِفافاً، وَأَحْمَشَكُمْ فألفاكُمْ غِضاباً فَوَسَمْتُمْ غَيْرَ إللهُ عَيْرَ شِرْبِكُمْ هذا وَالْعهدُ قريبٌ، وَالْكَلْمْ رَحِيبٌ، وَالْجُرْحُ لما يَنْدَمِلُ، إلماكُمْ، وأوْرَدْتُمْ غَيْرَ شِرْبِكُمْ هذا وَالْعهدُ قريبٌ، وَالْكَلْمْ رَحِيبٌ، وَالْجُرْحُ لما يَنْدَمِلُ،

وَالرَّسُولُ لَمَّا يُقْبَرُ؛ امْتِداداً زَعَمْتُمْ خَوْفَ الْفِتْنَةِ ﴿أَلَا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحيِطَةٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾(١).

فهذه العاقبة التي انتهت وستنتهي لها الأمة نتيجة انحراف الخلافة عن مسارها الذي رسمه الله تبارك تعالى، وتخاذلها عن نصرة آل محمد عليها.

ومن حق الإنسان أن يعجب من الأمة التي بذل من أجلها الرسول محمد على كل غال ونفيس من أجل تربيتها وسوقها إلى الأخلاق الفاضلة تتخاذل عن ابنته وعن أخيه على بن ابي طالب الطّيّلاً، فأين كانت الأمة عن ظلامة ابنته فاطمة (عليها السلام)، وأين وصايا النبي لأمته في آل بيته ؟!

فلماذا لم يقف أحد بوجه الخلافة الغاصبة ويمنعها من استلاب الحقوق الشرعية لبنت محمد ولحقوق بعلها عليهما السلام، أين كانت الأمة ؟! هل كانت نائمة ؟! وإن كان كذلك فمن الذي حضر السقيفة والرسول عليه بعد لم يوارى ؟! أين العلماء ؟ أين الوجهاء ؟

أمّا الوجهاء؛ فلا دين عندهم يدفعهم للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولا يتحملون المسؤلية الملاقاة على عواتقهم، فكأنهم خلقوا ليتنعموا وليأكلوا كما تأكل البهائم، فلا هم لهم سوى مصالحهم الدنيوية الرخيصة، فهم يسعون جاهدين لكسبها وتحصيلها بشتى الوسائل والطرق.

وأين سائر الأمة وغالبيتها العظمى ؟ أمر يحير العقول !!

وهكذا يتحيّر الباحث عندما يمر بالتاريخ ويشاهد ظلامات آل محمد عندما يمر بالتاريخ ويشاهد ظلامات آل محمد عندما وقفته في السابق، تمرّ هذه الأمة بنفس الأحداث وتقف موقفاً سلبياً من آل محمد الله كما وقفته في السابق،

١- التوبة: ٤٩.

. ۲ - ٦

فوقفت الأمة موقف المتفرّج من ظلامة فاطمة وعلي عليهما السلام؛ حفاظاً على المصالح الآنية الدنيوية، ووقفت أيضاً موقف المتفرّج من قتل الحسين الكليّ بل عمدت لقتله؛ لأنهم أدركوا بثاقب عيون مصالحهم الضيقة أنّ الحسين وأهل بيت النبوة الله عائق أمام مطامعهم المستقبلية بالرئاسة، فأدركوا أنّ فعل يزيد بن معاوية يصب في النهاية بحوض مطامعهم الضيقة، فاستحسنوا فعله، فتحد شريح القاضي يفتي بقتل الحسين الكليّ، وتجد الشمر بن ذي الجوشن يباشر بيده الخبيثة سفك دم الحسين الكليّ مع أنّه يعرف مقام ومترلة الحسين الكليّ! وعمر بن سعد بن أبي وقاص الذي يبيع الآخرة ويشتري الدنيا، أو عبد الله بن عمر بن الخطاب الذي كان من أكثر المشجعين على هذه البيعة !! وهو نفسه الذي امتنع عن مبايعة على بن أبي طالب الكليّ!

فكيف لإنسان سوي يمتنع من بيعة علي التَّلِيَّالِ ويبايع يزيد ؟!

فكان مقتل الحسين التَّكِيُّ بمشهد من الأمة التي تنتسب للإسلام المحمدي الذي لولا جهود الحسين التَّكِيُّ لما بقي منه شيئاً يذكر، والأمة ترى هذا وهي ساكته منسلخة عن مسؤليتها قد اسغرقت في نومها ولم تنبههم من ذلك السبات والنوم صرخات الاستغاثة، ولا قرقعة السيوف، ولا وقع سنابك جيش الخليفة الأموي!

وجرت أمام الأمة كل فصول المذبحة، وهم يشاهدون تلك الوقائع التي تنهد لها الجبال الرواسي، فلم يكن بإمكانها أن تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر لكي يحولوا دون وقوع المذبحة الدامية الكبرى!

فلم يقولوا لمدعي الخلافة يزيد: لا تقدم على قتل الحسين التَّلَيْكُ وأهل بيته! ولم يقولوا له: أنت لماذا تعبىء جيشاً قوامه ثلاثين ألفاً لقتال أُناس لا يتجاوزون المئة رجل؛ لذا يقول سنان بن أنس لإبن زياد (لعنه الله) عندما جاءه طالباً المكافأة على قتل الحسين التَّلَيْكُ (١):

أوقر ركابي فضة أو ذهبا أماً وأبا وحيرهم من ينسبون النسبا

١- بحار الأنوار: ج٥٥ ص١٢٨.

فكل ما يعني هذا التافه هو المال، إعطه المال وكلفه بقتل نبي يقتله مع علمه بأنه نبي!

لقد أدرك المرتزقة بأنّ الإمام الحسين العَلَيْنُ وأهل بيته سيُغلبون وأن يزيد سينتصر وسيعطيهم بعض المال لذلك أيدوا يزيد بن معاوية. فليس وارداً في فكر الأمة على الإطلاق أن تقف مع الإمام الحسين العَلِيْنُ، وليس وارداً أن تعصي أمر يزيد بن معاوية، فلو طلب منها يزيد أن تميل على الإمام الحسين وأهل بيت النبوة فتحرق عليهم بيوتهم وهم أحياء لأجابته الأمة ممتنة شاكرة! كما استجابت من قبل لحرق بيت فاطمة (عليها السلام) وهي وبعلها وولديها عليها أحياء فيه!

كل ذلك كان بهدف تحصيل مصالحهم الدنيوية، إلا أنّ من المؤسف أن تعاد الكرّة مرّة ثانية وتلدغ الناس من نفس الجحر في زمننا هذا، ويقفون موقفاً أشد من موقف أولئك السابقين، فأولئك الأسلاف وقفوا ضد علي والحسين العَلِيْلِيّ، واليوم يقف خلفهم ضد الإمام المهدي العَلِيّلِيّ، واليوم يقف خلفهم ضد الإمام المهدي العَلِيّلِيّ.

ولقد أشار السيد أحمد الحسن اليماني الطّيّن إلى هذه الحقيقة بقوله: (سينتصر رب محمد من الظالمين في هذه الأرض، سينتصر من ذراري قتلة الحسين لأنهم رضوا بفعل آبائهم ..... أجمعوا الحطب وأججوا ناراً لإبراهيم وأسخروا من نوح وهيئوا السيف المسموم لهامة علي وهيئوا خيلكم لترض صدر الحسين، لكني لن أساوم، لن أداهن لن أكف عن مواجهة عثمان وفضحه على رؤوس الأشهاد) (۱).

فالذي وقف مع الحسين الطَّيْكُم ثلة قليلة اختارها الله أن تكون ناصرة لحبيب رسول الله محمد

فالتاريخ مملوء بالمخازي التي جسدتها الأكثرية في مواقفها، فمن يقرأ تاريخ الأمم والشعوب يستنتج أن الأكثرية الساحقة من كل أمة من أمم الأرض، وكل شعب من شعوبها، قد اتخذت دائماً مواقف مخجلة مكللة بالخزي والعار!! فوقفت وقفة رجل واحد مع طاغوتها ضد نبيها، معاندة له، ومكذبة به، ورافضة الحق الذي جاء به!! ولقد ساق القرآن الكريم كمّاً هائلا من

١- خطاب الحج للسيد أحمد الحسن العَلَيْيِّ.

الأمثلة التي تبين المواقف المحجلة لتلك الأكثريات، قال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَفِرْعُونُ ذُو الْأَوْتَادِ ﴾ وَتَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ أُوْلَئِكَ الْأَحْزَابُ ﴾ إِن كُلِّ إِلَّا كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ﴾ (١) وبيّن القرآن بعض صفات الأكثرية في كل أمة وشعب، فقال تعالى: ﴿...وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ ﴾ (١) ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللّهِ إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ (١) ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكْثَرُ النَّاسِ لاَ يَعْرَضُونَ ﴾ (١) ﴿ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ (١) ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ (١) ﴿ وَأَبُى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُوراً ﴾ (١) يَعْلَمُونَ ﴾ (١) ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُوراً ﴾ (١) وَمِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (١) .

فهذا ما منحه وأعطاه القرآن الكريم للأكثرية في كل زمان وفي كل مكان.

فتخلت الأكثرية بالرغم من أنها لم تكن حزباً واحداً، بل أحزاباً وشيعاً لكنها تحالفت لاتحاد مصالحها عن مسؤليتها ووقفت مع نمرود وقفة رجل واحد ضد إبراهيم الكيلا واشتركت بجمع الحطب، وشهدت عملية إحراق إبراهيم الكيلا، ولم تخجل بل نجدها قد اجتمعت لتتلذذ برؤية إبراهيم وهو يحترق! كما خذلت موسى وهارون، وانخرطت بالجيش الذي أعده فرعون لقتل موسى وهارون ومن آمن معهما، وتخاذلت الأمة عن عيسى الكيلا عندما أراد اليهود صلبه، وتخاذلت عن علي بن أبي طالب الكيلا وصي رسول الله وأرتدت الناس إلا قليل منهم، وأصبح على مجذوذ اليد كما جاء في الخطبة الشقشقية (وطفقت أرتأي بين أن أصول بيد جذاء أو أصبر على طخية عمياء يهرم فيها الكبير. ويشيب فيها الصغير. ويكدح فيها مؤمن حتى يلقى ربه. فرأيت أن الصبر على هاتا أحجى. فصبرت وفي الحين قذى. وفي الحلق شجا أرى تراثي نهبا...) (^^).

١- ص: ١٢ – ١٤.

٢- البقرة: ٢٤٣.

٣- الأنعام: ١١٦.

٤- الأعراف: ١٨٧.

<sup>&</sup>lt;u>-</u> هود: ۱۷.

٦- الأسراء: ٨٩.

٧- آل عمران: ١١٠.

٨- نهج البلاغة للشيخ محمد عبده: ج١ ص٣١.

وقال في خطبته الطالوتية بعد أن حمد الله وأثني عليه والصلاة على نبيه الكريم: (... أيها الأمة التي خدعت فانخدعت وعرفت خديعة من خدعها فأصرت على ما عرفت واتبعت أهواءها وضربت في عشواء غوايتها وقد استبان لها الحق فصدت عنه والطريق الواضح فتنكبته، أما والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لو اقتبستم العلم من معدنه وشربتم الماء بعذوبته وادخرتم الخير من موضعه وأخذتم الطريق من واضحه وسلكتم من الحق نهجه لنهجت بكم السبل وبدت لكم الاعلام وأضاء لكم الاسلام فأكلتم رغدا وما عال فيكم عائل ولا ظلم منكم مسلم ولا معاهد ولكن سلكتم سبيل الظلام فأظلمت عليكم دنياكم برحبها وسدت عليكم أبواب العلم فقلتم بأهوائكم واختلفتم في دينكم فأفتيتم في دين الله بغير علم واتبعتم الغواة فأغوتكم وتركتم الأئمة فتركوكم، فأصبحتم تحكمون بأهوائكم إذا ذكر الامر سألتم أهل الذكر فإذا أفتوكم قلتم هو العلم بعينه فكيف وقد تركتموه ونبذتموه وخالفتموه ؟ رويدا عما قليل تحصدون جميع ما زرعتم وتجدون وخيم ما اجترمتم وما اجتلبتم، والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لقد علمتم أنى صاحبكم والذي به أمرتم وأنى عالمكم والذي بعلمه نجاتكم ووصى نبيكم وخيرة ربكم ولسان نوركم والعالم بما يصلحكم، فعن قليل رويدا يترل بكم ما وعدتم وما نزل بالأمم قبلكم وسيسألكم الله كلك عن أئمتكم، معهم تحشرون وإلى الله ﷺ غدا تصيرون، أما والله لو كان لى عدّة أصحاب طالوت أو عدة أهل بدر وهم أعداؤكم لضربتكم بالسيف حتى تؤولوا إلى الحق وتنيبوا للصدق فكان أرتق للفتق و آخذ بالرفق ، اللهم فاحكم بيننا بالحق وأنت خير الحاكمين) (١).

فأشارت الزهراء لموقف الأمة المتخاذل بقولها: (أَلا وَقَدْ قُلْتُ مَا قُلتُ عَلَى مَعْرِفَةٍ مِنِّي، بِالْخَذْلَةِ الَّتِي خَامَرَتْكُمْ، وَالْغَدْرَةِ الَّتِي اسْتَشْعَرَتْها قُلُوبُكُمْ،....).

فوقفت الأمة موقفاً سلبياً من آل محمد الله ، وبقي هذا التخاذل سارياً في سلوك الأمة التي تدعي أنها تتبع محمداً الله ، فقد خذلوا آله من بعده، فخذلوا وصيه وابنته وذريتهما، فوقفت الأمة من آل محمد موقف المتفرّج، فنراها تتفرج من ظلامة الزهراء، وغاية ما قاله البعض للذين

١- الكافي: ج٨ ص٣١.

عمدوا إلى إحراق بيت فاطمة؛ (إن في البيت فاطمة)، فلم تستطيع الأمة المتحاذلة من أن تنطق غير هذا وتنصر آل بيت النبي وبنته، ولقد طلبت الزهراء نصرتهم فخاطبتهم الزهراء بقولها: (يا مَعْشَرَ الْفَتْيةِ وَأَعْضادَ الْمِلَّةِ، وَحَضَنةَ الإِسْلامِ، ما هذهِ الْغَمِيزَةُ في حَقِّي وَالسِّنةُ عَنْ ظُلامتِي. أما كانَ رَسُولُ الله أبي يَقُولُ: (أَلْمَرءُ يُحْفَظُ في وُلْدِهِ) سَرْعانَ ما أَحْدَثْتُمْ، وَعَجْلان ذا أهالةٍ وَلَكُمْ طاقَةُ بِما أُحاوِلُ ، وَقُوّةٌ عَلى ما أَطْلِبُ وَأَزاوِلُ،....

إِيهاً، بَنِي قَيْلَةَ: أَأُهْظَمُ تُراثَ أَبِي، وَأَنْتُمْ بَمرْأَى وَمَسْمَعِ وَمُنْتَدَى وَمَجْمَعِ ، تَلْبِسُكُمُ الدَّعْوَةُ، وَتَشْمَلَكُمُ الْخِبْرَةُ وَأَنْتُمْ ذَوُو العَددِ وَالْعِدَّةِ وِالْأَدَاةِ وَالْقُوَّةِ، وَعِنْدَكُمُ السِّلاحُ وَالْعِدَّةِ وَالْأَدَاةِ وَالْقُوَّةِ، وَعِنْدَكُمُ السِّلاحُ وَالْعِدَّةِ وَالْأَدَاةِ وَالْقُوَّةِ، وَعِنْدَكُمُ السِّلاحُ وَالْعِدَةُ فَلا تُغِيثُونَ،....

ألا وَقَدْ أَرَى أَنْ قَدْ أَخْلَدْتُمْ إِلَى أَلِخَفْضِ وَأَبْعَدْتُمْ مَنْ هُوَ أَحَقُّ بِالبَسْطِ وَالْقَبْضِ، وَرَكَنْتُمْ إِلَى اللَّعَةِ وَنَجَوْتُمْ مِنَ الضَّيقِ بِالسَّعَةِ، فَمَجَجْتُمْ مَا وَعَيْتُمْ وَدَسَعْتُمْ مَا تَسَوَّغْتُمْ: فَإِنْ تَكْفُرُوا إِلَى الدَّعَةِ وَنَجَوْتُمْ مِنَ الضَّيقِ بِالسَّعَةِ، فَمَجَجْتُمْ مَا وَعَيْتُمْ وَدَسَعْتُمْ مَا تَسَوَّغْتُمْ: فَإِنْ تَكْفُرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعاً، فَإِنَّ الله لَغَنيُّ حَمِيدٌ.

وَلَكِنَّهَا فَيضَةُ النَّفْسِ، وَبَقَّةُ الصَّدرِ، وَنَفْقَةُ الْفَيْظِ، وَتَقدِمَةُ الْحُجَّةِ، فَدُونَكُمُوها فَاحْتَقِبُوها دَبِرَةَ الظّهْرِ نَقِبَةَ الْخُفِّ، باقِيَةَ الْعارِ؛ مَوْسُومَةً بغضب الله وَشنارِ الْأَبَدِ؛ مَوْصُومَةً ب. ﴿نارِ اللهِ اللهِ الْموقَدَةِ ﴿ التِي تَطَلِعُ عَلَى الْأَفْئِدةِ ﴿ إِنَّهَا عَلَيهِمْ مُوصَدَةٌ ﴾ فَبغَيْنِ الله ما تَفْعَلُونَ ﴿ وَسَيَعْلَمُ اللّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مَنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ﴾ وأنا ابنة نَذِيرٍ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَديدٍ ، فَاعْمَلُولُ إِنّا عامِلُونَ، وَانْتَظِرُوا إِنّا مُنْتَظِرُونَ ، .... وَأَنْتُمْ مُوصُوفُونَ بِالْكِفاحِ، مَعْروفُونَ بِالْحِفاحِ، مَعْروفُونَ بِالْحِفاحِ، مَعْروفُونَ اللهَيْرِ وَالصَّلاحِ، وَالنَّحْبَةُ الّتِي النَّخِبَةُ اللّي النَّعْرَةُ اللّي الْحُيْرِ وَالصَّلاحِ، وَالنَّعْبَ، وَناطَحْتُمُ الْأُمَمَ وكافَحْتُمُ الْبُهَمَ: فَلا نَبْرَحُ وَتَبْرَحُونَ، الْعَرَبَ وَتَحَمَّلُتُمُ الْكُدّ وَالتَّعَبَ، وَناطَحْتُمُ الْأُمَمَ وكافَحْتُمُ الْبُهَمَ: فَلا نَبْرَحُ وَتَبْرَحُونَ، الْعَرَبَ وَتَحَمَّلُتُمُ الْكُد وَالتَّعْبَ، وَناطَحْتُمُ الْأُمَمَ وكافَحْتُمُ الْبُهَمَ: فَلا نَبْرَحُ وَتَبْرَحُونَ، الْعَرْبُ وَتَحَمَّلُتُمُ الْكُد وَالتَّعْبَ، وَناطَحْتُمُ الْأُمَمَ وكافَحْتُمُ الْبُهَمَ: فَلا نَبْرَحُ وَتَبْرَحُونَ، الْشَولِونَ، وَتَحَمَّلُتُهُ الْإِفْلِانِ، وَخَمَدَتْ نَعْرَةُ الْإِعْلانِ، وَخَمَدَتْ نَعْرَةُ الْإِعْلانِ، وَعَدَاتُ دَعْوَةُ الْهُرَحِ، وَاسْتُوسَقَ الطَّمُ الدِيْنِ، فَأَنَى جُرْتُمْ بَعْدَ الْإِعْلانِ، وَخَمَدَتْ الرَعْلانِ، وَهُمْ بَدُوكُمُ أُولِ مَرَّةُ الْإِعْلانِ، وَهُمْ بَدُوكُمْ أُولَ مَرَّةٍ بَعْدَ الإِعْلانِ، وَهُمْ بَدُوكُمْ أُولَ مَرَّةٍ بَعْدَ الإِعلَانِ وَهُمْ بَدُوكُمْ أُولَ مَرَّةٍ بَعْدَ الإِعْلانِ وَهُمْ بَدُوكُمْ أُولَ مَرَّةٍ بَعْدَ الإِعْلَانِ وَهُمْ بَدُوكُمُ أُولَ مَرَّةٍ بَعْدَ الْإِعْلَانِ اللّهُ اللّهُ أَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ أَنْ تَخْشُوهُ أَلْ كُنُهُمْ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

كما وسلطت الضوء على أسباب ذلك الخذلان الذي اتصفت بها الأمة الإسلامية، فقالت (عليها السلام): (فَهَيْهاتَ مِنْكُمْ وَكَيْفَ بِكُمْ، وَأَنِى تُؤْفَكُونَ، وَهذا كِتابُ الله بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ: أُمُورُهُ ظَاهِرَةٌ، وأَحْكامُهُ باهِرةٌ، وزَواجرهُ لائِحَةٌ، وأوامِرهُ واضِحَةٌ، فَقَدْ خَلَفْتُمُوهُ وَراءَ أُمُورُهُ ظاهِرةٌ، وأَحْكَامُهُ باهِرةٌ، وزَواجرهُ لائِحَةٌ، وأوامِرهُ واضِحَةٌ، فَقَدْ خَلَفْتُمُوهُ وَراءَ ظُهُورِكُمْ، أَرَغْبَةً عَنْهُ تُدْبِرُونَ، أَمْ بِغَيْرِهِ تَحْكُمُونَ " بِنْسَ للظّالِمينَ بَدَلاً، وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإسلامِ ديناً، فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ، وَهُو فِي الآخِرةِ مِنَ الْخاسِرِينَ. ثُمَّ لَمْ تَلْبَثُوا إلا رَيْتُما تَسْكُنُ نَفْرَتُها، ويَسْلَسُ قِيادُها، ثُمَّ أَخَذْتُم تُورُونَ وَقَدْتَها، وتُهيِجُونَ مِنْ جَمْرِتِها، وتَسْتَجيبُونَ نَفْرتُها، ويَسْلَسُ قِيادُها، ثُمَّ أَخَذْتُم تُورُونَ وقَدْتَها، وتُهيجُونَ مِنْ جَمْرِتها، وتَسْتَجيبُونَ نَفْرَتُها، ويَسْلَسُ قِيادُها، ثُمَّ أَخَذْتُم تُورُونَ وقَدْتَها، ويُهيجُونَ مِنْ جَمْرِتها، وتَسْتَجيبُونَ خَصْرتُها، ويَسْلَسُ قِيادُها، ثُمَّ أَخَذْتُم تُورُونَ وقَدْتَها، ويَهيجُونَ مِنْ جَمْرِتها، وتَسْتَجيبُونَ حَسْرةً فِي السَّراءِ والضَّراء، وإهمالِ سُنَن النَّبِيِّ الصَّفِيِّ، تُسرُّونَ حَسْواً فِي ارتِغاء وتَمْشُونَ لأهلهِ فِي السَّرّاء والضَرّاء، والضَّرِاء، والمَّن بَيْ أَلَى مِنْ أَبِي مِنْ أَبِي: ﴿ أَلْمُدَى وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله حُكْمًا لِقَوم يُوقِنُونَ ﴾.

فكانت الأمة تسارع إلى قول الباطل وتبتعد عن الحق؛ لأنها تخاف على المصالح.

قالت (عليها السلام): (معاشر المسلمين المسرعة إلى قيل الباطل المغضية على الفعل القبيح الخاسر ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾؟ كلا بل ران على قلوبكم ما أسأتم من أعمالكم، فأخذ بسمعكم وأبصاركم، ولبئس ما تأولتم، وساء ما به أشرتم، وشر ما منه اغتصبتم لتجدن والله محمله ثقيلاً، وغبَّهُ وبيلاً، إذا كشف لكم الغطاء وبان بأورائه الضراء، وبدا لكم من ربكم ما لم تكونوا تحتسبون، وخسر هنالك المبطلون).

وقالت في خطبتها بين نساء المهاجرين والأنصار: (أصبحت والله عائفة لدنياكم قالية لرجالكم، لفظتهم قبل أن عجمتهم، وشنأهم بعد أن سبرهم، فقبحاً لفلول الحد وخور القناة، وخطل الرأي، وبئس ما قدمت لهم أنفسهم أن سخط الله عليهم وفي العذاب هم خالدون، لا جرم لقد قلدهم ربقتها وشننت عليهم عارها فجدعاً وعقراً و سحقا للقوم الظالمن).

### الفصل الثاني:

#### مصادرة فدك

لقد منعت السلطة الغاصبة فاطمة الزهراء (عليها السلام) من كل الحقوق الثابتة لها في الشرع الإسلامي، فصادوا منها نحلتها، كما منعوها إرثها من النبي الله وهي بنته الوحيدة، وكذلك منعوها من سهم ذي القربي.

وكانت السلطة الجائرة تهدف من وراء هذه السياسات سلب القدرة الاقتصادية من على وفاطمة عليهما السلام المتمثل في فدك وغيرها، لكي يجعلوا علياً الطَّكِيُّ خالي اليد غير قادر على الوقوف بوجه الحكومة الجديدة الغاصبة من جهة، ولكي يدعموا حكومتهم من جهة ثانية.

ونعرض في هذا الفصل إلى ما صادرته السلطة الغاصبة، من نحلة الزهراء، وحرمانها من الميراث، وسهم ذي القربي، وما احتجت به فاطمة (عليها السلام) على السلطة الغاصبة الظالمة.

### نحلة الزهراء (عليها السلام):

لقد عمدت السلطة الغاصبة لمصادرة نحلة الزهراء (عليها السلام) المتمثلة بفدك والعوالي (١).

وهاتان القريتان كانتا ملكاً للنبي الله دون سائر المسلمين. إلا أنّ العوالي لم تذكر في كثير من الأخبار، و ذلك بسبب كونها تابعة لفدك فذكر فدك يستلزم ذكرها، أو لكونها أقل نفعاً من فدك فلم يعتنوا بذكرها واكتفوا بالحديث عن فدك.

و نتعرض لذكر فدك وما جرى عليها فالكلام فيها يغنينا عن الكلام في العوالي ؛ لأنهما معاً يندرجان تحت عنوان النحلة المغصوبة.

\_

العوالي: بالفتح، وهو جمع العالي ضد السافل: وهو ضيعة بينها ويبن المدينة أربعة أميال، وقيل ثلاثة، وذلك أدناها وأبعدها ثمانية. (معجم البلدان: ج٤ ص٦٦٦.

### ما هي فدك ؟

قال ابن منظور في لسان العرب: الأزهري: فدك: قرية بخيبر، وقيل: بناحية الحجاز، فيها عين ونخل، أفاءها الله على نبيّه (صلى الله عليه وسلم) .... فذكر عليّ رضي الله عنه، أنّ النبيّ (صلّى الله عليه وسلم) كان جعلها في حياته لفاطمة رضي الله عنها وولدها الله (١٠).

وقال الحموي في معجم البلدان: فدك: قرية بالحجاز بينها وبين المدينة يومان، وقيل ثلاثة، أفاءها الله على رسوله، صلى الله عليه وسلم، في سنة سبع صلحاً، وذلك أن النبي، صلى الله عليه وسلم، لما نزل خيبر وفتح حصونها ولم يبق إلا ثلث واشتد بهم الحصار راسلوا رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، يسألونه أن يترلهم على الجلاء وفعل، وبلغ ذلك أهل فدك فأرسلوا إلى رسول الله، صلى عليه وسلم، أن يصالحهم على النصف من ثمارهم وأموالهم فأجابهم إلى ذلك، فهي مما لم يوجف عليه بخيل ولا ركاب فكانت خالصة لرسول الله، صلى الله عليه وسلم، وفيها عين فوارة ونخيل كثيرة، وهي التي قالت فاطمة، رضي الله عنها: إن رسول الله، صلى الله عليه وسلم، نحلنيها، فقال أبو بكر، رضى الله عنه: أريد لذلك شهوداً، ولها قصة (٢).

وقال الطريحي في مجمع البحرين: فدك بفتحتين: قرية من قرى اليهود بينها وبين مدينة النبي يومان. وبينها وبين خيبر دون مرحلة. وهي ما أفاء الله على رسوله، منصرف وغير منصرف. وكانت لرسول الله على لأنه فتحها هو وأمير المؤمنين الكلا لم يكن معهما أحد فزال عنها حكم الفيء ولزمها اسم الأنفال. فلما نزل (وآت ذا القربي حقه)، أي أعط فاطمة (عليها السلام) فدكاً، أعطاها رسول الله على إياها. وكانت في يد فاطمة (عليها السلام) إلى أن توفى رسول الله على أخذت من فاطمة بالقهر والغلبة (٣).

١- لسان العرب: ج١٠ ص٤٧٣.

٢- معجم البلدا ن: ج٤ ص٢٣٨.

٣- مجمع البحرين: ج٣ ص٣٧١.

### فدك ملك النبي (صلى الله عليه وآله):

كانت فدك ملكاً صرفاً للنبي المصطفى في حياته؛ لأنها لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب (١)؛ وإنما أسلم عليها أهلها. وأنحلها النبي في لأبنته فاطمة (عليها السلام) في حياته الشريفة، وهذا ما صرّحت به المصادر من طرق الفريقين.

قال المؤرخ محمد بن جرير الطبري: قال ابن إسحاق: وأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم بكنانة بن الربيع بن أبي الحقيق وكان عنده كتر بني النضير فسأله فححد أن يكون يعلم مكانه فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم برجل من يهود فقال لرسول الله صلى الله عليه وسلم إني قد رأيت كنانة يطيف بهذه الخربة كل غداة فقال رسول الله لكنانة: (أرأيت إن وجدناه عندك أقتلك) ؟ قال: نعم، فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالخربة فحفرت فأخرج منها بعض كترهم، ثم سأله ما بقى ؟ فأبي أن يؤديه فأمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم الزبير بن العوام فقال عذبه حتى تستأصل ما عنده فكان الزبير يقدح بزنده في صدره حتى أشرف على نفسه ثم دفعه رسول الله إلى محمد بن مسلمة فضرب عنقه بأخيه محمود بن مسلمة وحاصر رسول الله صلى الله عليه وسلم أهل خيبر في حصنهم الوطيح والسلالم حتى إذا أيقنوا بالهلكة والكتيبة و جميع حصونهم إلا ما كان من ذينك الحصنين، فلما سمع بهم أهل فدك قد صنعوا ما صنعوا بعثوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يسألونه أن يسيرهم ويحقن دماءهم لهم ويخلوا الأموال ففعل، وكان فيمن مشى بينهم وبين رسول الله في ذلك محيصة بن مسعود أخو بني حارثة فلما نزل أهل خيبر على ذلك سألوا رسول الله أن يعاملهم بالأموال على النصف وقالوا خن أعلم بما منكم وأعمر لها، فصالحهم رسول الله أن يعاملهم بالأموال على النصف على أنا

روي عن الصادق الله أنه قال: نحن قوم فرض الله تعالى طاعتنا في القرآن، لنا الأنفال، ولنا صفو الأموال) المقنعة:

<sup>1-</sup> وتعد من الأنفال؛ والأنفال كل أرض فتحت من غير أن يوجف عليها بخيل ولا ركاب، والأرضون الموات وتركات من لا وارث له من الأهل والقرابات، والآجام، والبحار، والمفاوز، والمعادن، وقطايع الملوك. وهي خالصة للنبي المنه بنص القرآن الكريم، قال الله على السلام الله الله الله عن الأنفال فل الأنفال لله والرسول فاتقوا الله وأصلحوا ذات بينكم وأطيعوا الله ورسوله إن كنتم مؤمنين).

إذا شئنا أن نخرجكم أخرجناكم، وصالحه أهل فدك على مثل ذلك فكانت خيبر فيئاً للمسلمين وكانت فدك خالصة لرسول الله صلى الله عليه وسلم لأنهم لم يجلبوا عليها بخيل ولا ركاب(١).

وقال الحموي: فهي أي فدك مما لم يوجف عليه بخيل ولا ركاب، فكانت حالصة لرسول الله عين فوّارة ونحيل كثيرة، وهي التي قالت فاطمة (عليها السلام): إنّ رسول الله نحلنيها. فقال أبو بكر أريد لذلك شهوداً، ولها قصة (٣).

قال ابن أبي الحديد المعتزلي: قال أبو بكر: حدثني أبو زيد عمر بن شبة قال: حدثنا حيان بن بشر، قال: حدثنا يحيى بن آدم، قال: أخبرنا ابن أبي زائدة، عن محمد بن إسحاق عن الزهري قال: بقيت بقية من أهل خيبر تحصنوا. فسألوا رسول الله في أن يحقن دماءهم ويسيرهم، ففعل، فسمع ذلك أهل فدك فترلوا على مثل ذلك، وكانت للنبي في خاصة؛ لأنه لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب. قال أبو بكر: وروى محمد بن إسحاق أيضاً، أنّ رسول الله في لما فرغ من خيبر قذف الله الرعب في قلوب أهل فدك، فبعثوا إلى رسول الله في فصالحوه على النصف من فدك، فقدمت عليه رسلهم بخيبر أو بالطريق، أو بعد ما أقام بالمدينة، فقبل ذلك منهم، وكانت فدك لرسول الله في خالصة له لأنه لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب (٤).

وقال الجوهري: حدثني أبو زيد عمر بن شبه، قال: حدثنا حيان بن بشر، قال: حدثنا يحيى بن آدم، قال: أخبرنا ابن أبي زائدة، عن محمد بن إسحاق، عن الزهري قال: بقيت بقية من أهل خيبر تحصنوا، فسألوا رسول الله على أن يحقن دماءهم ويسيرهم، ففعل، فسمع ذلك أهل فدك، فترلوا على مثل ذلك، وكانت للنبي على خاصة لأنه لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب. وروى أحمد بن إسحاق أيضاً، أن رسول الله على النصف من خيبر قذف الله الرعب في قلوب أهل فدك، فبعثوا إلى رسول الله على النصف من فدك، فقدمت عليه رسلهم

١- تاريخ الطبري: ج٢ ص٣٠، البداية والنهاية لابن كثير: ج٤ ص٤٤، السيرة النبوية لابن كثير: ج٣ ص٣٧٤، السيرة النبوية لابن هشام: ج٣ ص٩٩٧، السيرة الحلبية: ج٢ ص٤٦٧.

٣- معجم البلدان: ج٤ ص٢٣٨.

٤- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١٦ ص٢١٠.

بخيبر أو بالطريق، أو بعد ما أقام بالمدينة، فقبل ذلك منهم، وكانت فدك لرسول الله عليه الله الله الله عليها بخيل ولا ركاب (١).

# النبي (صلى الله عليه وآله) ينحل فدكاً لفاطمة (عليها السلام):

روى الحاكم الحسكاني في شواهد التتريل عن أبي سعيد الخدري (رضي الله عنه) قال: لما نزلت هذه الآية ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ عنه رسول الله ﷺ فاطمة فأعطاها فدك (٢).

وعنه أيضاً عن ابن عباس قال: لما أنزل الله: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ دَعَا رَسُولَ الله ﷺ فاطمة وأعطاها فدكاً وذلك لصلة القرابة (٣).

ونقلهما أيضاً عن أبي سعيد وابن عباس الشوكاني في فتح القدير (1). والسيوطي في الدر المنثور للسيوطي، ولباب النقول (٥).

كما روى المتقي الهندي في كتر العمال أيضاً عن أبي سعيد قال: لما نزلت ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ قال النبي صلى الله عليه وسلم: (يا فاطمة لك فدك) (٦).

وروى العياشي عن عطية العوفي قال: لما افتتح رسول الله عليه خيبر، وأفاء الله عليه فدك وانزل عليه ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ قال: (يا فاطمة لك فدك) (٧).

وهناك من شكك في كون فدك بيد الزهراء (عليها السلام) في حياة رسول الله على. قال ابن أبي الحديد نقلاً عن القاضي عبد الجبار: ولسنا ننكر صحة ما روي من ادعائها فدك، فأمّا أنها كانت في يدها فغير مسلم، بل إن كانت في يدها لكان الظاهر أنها لها، فإذا كانت في جملة التركة فالظاهر أنها ميراث (١٠).

١- السقيفة وفدك: ص٩٩.

٢- شواهد التنزيل: ج١ ص٤٣٩. وذكر غيرها من الروايات في نفس المفاد فراجع. مسند ابن أبي يعلى الموصلي: ج٢ ص٤٣٤، تفسير ابن كثير: ج٣ ص٣٩.

<sup>۔</sup> ۲۔ شواہد التنزیل: ج۱ ص۷۰۰.

٤- فتح القدير: ج٣ ص٢٢٤.

٥- الدر المنثور: ج٤ ص١٧٧، لباب النقول: ص١٣٦.

٦- كنز العمال: ج٣ ص٧٦٧.

٧- تفسير العياشي: ج٢ ص٢٨٧.

٨- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١٦ ص٢٦٩.

إلا أنّ هذا التشكيك لا قيمة له لما تقدّم من أنّ النبي الله أنحل فدكاً لابنته فاطمة (عليها السلام)، وممّا يدلُّ على ذلك علاوة على ما تقدّم أمور:

أولاً: ما جاء في كتاب أمير المؤمنين التَّكِيلاً إلى عامله على البصرة عثمان بن حنيف، قال التَّكِيلاً: (بلى كانت في أيدينا فدك، من كل ما أظلّته السماء، فشحّت عليها نفوس قوم، وسخت عنها نفوس آخرين، ونعم الحكم الله، وما أصنع بفدك وغير فدك، والنفس مظانها في غدٍ جدث، تنقطع في ظلمته آثارها، وتغيب أخبارها ...) (۱).

ثانياً: ما جاء عن فاطمة (عليها السلام)؛ بأنّ رسول الله وسلم قد أعطاها فدكاً فقالت (عليها السلام) في جوابحا لعائشة بنت طلحة: (أتسأليني عن هنة حلَّق بحا الطائر، وحفي بحا السائر، رفعت إلى السماء أثراً، ورزئت في الأرض خبراً ؟ إنّ قُحيف تَيم، وأحيول عدي جاريا أبا الحسن في السباق، حتى إذا تفرّيا في الحناق فأسرّا له الشنآن، وطوياه الإعلان، فلمّ لم خبأ نور الدين وقبض النبي الأمين نطقا بفورهما، نفثا بسورهما، وأدالا فدكاً، فيالها كم من ملك ملك، إنّها عطية الربّ الأعلى للنجيّ الأوفى، ولقد نَحلينها للصبية السواغب من نجله ونسلي، وإنّها لَبعِلْمِ الله وشهادة أمينه، فإن انتزعا مني البلغة ومنعاني اللمظة فأحتسبها يوم الحشر، وليجدن آكلها ساعرة حميم في لظي جحيم) (٢).

ثالثاً: شهادة أمير المؤمنين التَكِيلاً وأُمّ أيمن لها (عليها السلام)، وذلك بعد أن وضعت السلطة يدها على الأرض، وأخرجت وكيلها منها.

ومطالبة الزهراء (عليها السلام) بفدك وشهادة أمير المؤمنين الكَلَيْلًا لها، أمرٌ متواتر يعرفه الخاص والعام، وسيأتي بيانه.

رابعاً: موقف عمر بن عبد العزيز والمأمون في ردّهما فدكاً على ولد الزهراء (عليها السلام) لمّا تبيّن لهما أنّ الحقّ كان معها (عليها السلام) وأنّها (عليها السلام) كانت صادقة في دعواها.

١- نِهِ البلاغة بشرح محمد عبده: جرّ ص٧١.

٢- أمالي الطوسي: ص٤٠٢، بحار الأنوار: ج٢٩ ص١٨٢.

أمّا عمر بن عبد العزيز؛ فقد كتب إلى عامله على المدينة أبي بكر بن عمرو بن حزم: إذا ورد عليك كتابي هذا، فاقسمها في ولد علي من فاطمة عليهما السلام. فنقمت بنو أُمية على عمر بن عبد العزيز عمله هذا وعاتبوه فيه، فقال لهم: إنّكم جهلتم وعلمت، ونسيتم وذكرت، إنّ رسول الله على قال: (فاطمة بضعة مني، يسخطني ما أسخطها، ويرضيني ما أرضاها) قالوا: فأن أبيت إلا هذا فأمسك الأصل، وأقسم الغلّة، ففعل (۱).

وفي رواية الجوهري أنه قال لهم: (قد صحّ عندي وعندكم أنّ فاطمة بنت رسول الله على أدعت فدك، وكانت في يدها، وما كانت لتكذب على رسول الله على مع شهادة على الطّك وأمّ أيمن وأمّ سلمة، وفاطمة عندي صادقة فيما تدّعي وإن لم تقم البيّنة، وهي سيدة نساء أهل الجنة، فأنا اليوم أردّها على ورثتها . . . ولو كنت بدل أبي بكر وادّعت فاطمة كنت أصدّقها على دعواتها. فسلّمها إلى محمد بن على الباقر الطّيك وعبد الله بن الحسن) (١).

وأمّا المأمون؛ فقد جلس مجلساً مشهوراً ونصب فيه وكيلاً لفاطمة (عليها السلام) وآخر لأبي بكر، وجلس هو لسماع المناظرة والقضاء، وحكم بردّ فدك إلى أولاد فاطمة (عليها السلام) بعد قيام الحجّة ووضوح الأمر.

وكتب كتاباً في الثاني من ذي القعدة سنة ٢١٠ هـ إلى عامله على المدينة قثم بن جعفر أمره فيه بتسليمها إلى محمد بن يحيى بن الحسين بن زيد بن علي بن الحسين التكنيّن، ومحمد بن عبد الله بن الحسين بن علي بن الحسين التكنيّن، ومما جاء في الكتاب: قد كان رسول الله على أعطى فاطمة بنت رسول الله على فدك وتصدّق بها عليها، وكان ذلك أمراً ظاهراً معروفاً لا اختلاف فيه بين آل الرسول الله على أمير المؤمنين أن يردّها إلى ورثتها ويسلّمها إليهم، تقرباً إلى الله تعالى بإقامة حقّه، وإلى رسول الله على بتنفيذ أمره وصدقته (٣).

١- شرح ابن أبي الحديد: ج١٦ ص٢٧٨، الشافي في الإمامة: ج٤ ص١٠٣، بحار الأنوار: ج٢٩ ص٢١٣.

٢- السقيفة وفدك: ܩ٨٤١.

٣- فتوح البلدان: ج١ ص٣٧.

#### أقوال العلماء في نحلة فاطمة (عليها السلام):

ا قال الشهرستاني: الخلاف السادس في أمر فدك والتوارث عن النبي الله ، ودعوى فاطمة (عليها السلام) وراثة تارة، وتمليكاً أخرى، حتى دفعت عن ذلك بالرواية المشهورة عن النبي عليه الصلاة والسلام: (نحن معاشر الأنبياء لا نورث، ما تركناه صدقة) (١).

٢ قال الياقوت: وفيها أي فدك عين فوارة ونخيل كثيرة، وهي التي قالت فاطمة رضى الله عنها: إنّ رسول الله نحلنيها (٢).

تقال الواقدي: ولعل طلب إرثها من فدك كان منها بعد أن ادعت رضي الله عنها أنّ النبي الله أعطاها فدكاً، وقال لها: لك بينة ؟ فشهد لها علي كرم الله وجهه وأم أيمن، فقال لها: أبرجل وامرأة تستحقيها ؟ (٢).

قال عبد الرحمن بن أحمد الإيجي: فإن قيل: ادعت أنه نحلها، وشهد علي والحسن والحسين وأم كلثوم، فرد أبو بكر شهادتهم، قلنا: أمّا الحسن والحسين فللفرعية، وأمّا علي وأم كلثوم فلقصورهما عن نصاب البينة، ولعله لم ير الحكم بشاهد ويمين؛ لأنه مذهب كثير من العلماء (٤).

• قال السيد ابن طاووس (رحمه الله): فصل: فيما نذكره من الكراس الآخر من الجزء الخامس (من تفسير محمد بن العباس بن علي بن مروان المعروف بابن الحجام) في تفسير قوله تعالى: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَى فيه حديث فدك من عشرين طريقاً، فلذلك ذكرته، نذكر منها طريقاً واحداً... عن عطية العوفي، عن أبي سعيد الخدري قال: لما نزلت ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ دعا رسول الله ﷺ فاطمة وأعطاها فدكاً (٥٠).

تقال العلامة الإربلي (رحمه الله): عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله السَّيِّةِ: قال: رحمه الله وقفها، (قلت: أكان رسول الله وقفها،

١- الملل والنحل: ج١ ص٢٥.

٢- معجم البلدان: ج٤ ص٢٣٨.

٣- السيرة الحلبية: ج٣ ص٤٨٧.

٤- المواقف: ج٣ ص٥٩٨.

٥- سعد السعود: ص١٠١.

فأنزل الله تبارك وتعالى عليه: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ فأعطاها رسول الله عليه: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَهُ فأعطاها. وقد تظافرت الرواية من طرق قلت: رسول الله أعطاها ؟ قال: بل الله تبارك وتعالى أعطاها. وقد تظافرت الرواية من طرق أصحابنا بذلك، وثبت أنّ ذا القربى على وفاطمة والحسن والحسين عليه (١٠).

٧ قال أحمد بن علي الطبرسي (رحمه الله): عن حماد بن عثمان، عن أبي عبد الله السلام قال: (لما بويع أبو بكر، واستقام له الأمر على جميع المهاجرين والأنصار، بعث إلى فدك من إخراج وكيل فاطمة (عليها السلام) بنت رسول الله منها، فجاءت فاطمة الزهراء (عليها السلام) إلى أبي بكر ثم قالت: لم تمنعني ميراثي من أبي رسول الله هي، وأخرجت وكيلي من فدك، وقد جعلها لي رسول الله بي بأم أيمن، فقالت له أم أيمن: لا أشهد يا أبا بكر حتى أحتج عليك بما قال رسول الله فجاءت بأم أيمن، فقالت له أم أيمن: لا أشهد يا أبا بكر حتى أحتج عليك بما قال رسول الله في أنشدك بالله ألست تعلم أن رسول الله في قال: (أم أيمن امرأة من أهل الجنة) ؟ فقال: بلى، قالت: فأشهد أن الله كا أوحى إلى رسول الله في: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقّهُ فَعِعل فدكاً لها طعمة بأمر الله، فجاء علي الفي فشهد بمثل ذلك. فكتب: لها كتاباً ودفعه وشهدت لها أم أيمن وعلي النه في فكتبته لها، فأخذ عمر الكتاب من فاطمة، فتفل فيه ومزقه. فخرجت فاطمة (عليها السلام) تبكي فلما كان بعد ذلك جاء علي الفي إلى أبي بكر وهو في المسجد وحوله المهاجرون والأنصار، فقال: يا أبا بكر، لم منعت فاطمة ميراثها من رسول الله في وقد ملكته في حياة رسول الله في فقال أبو بكر: هذا فيء للمسلمين، من رسول الله في وقد ملكته في حياة رسول الله حله اله فيه.

فقال أمير المؤمنين الطّيِّل: يا أبا بكر، تحكم فينا بخلاف حكم الله في المسلمين ؟ قال: لا، قال: فإن كان في يد المسلمين شيء يملكونه، ثم ادعيت أنا فيه، من تسأل البينة ؟ قال: إياك أسأل البينة، قال: فما بال فاطمة سألتها البينة على ما في يديها وقد ملكته في حياة رسول الله على ما ادعيت على ما ادعيت على ما ادعيت

١- كشف الغمة: ج٢ ص١٠٥.

عليهم ؟ فسكت أبو بكر، فقال عمر: يا علي دعنا من كلامك، فإنا لا نقوى على حجتك، فإن أتيت بشهود عدول، وإلا فهو فيء للمسلمين لا حق لك ولا لفاطمة فيه.

فقال أمير المؤمنين الكليلا: يا أبا بكر تقرأ كتاب الله؟ قال: نعم، قال: أخبرين عن قول الله على: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴿(')، فيمن نزلت، فينا أم في غيرنا ؟ قال: بل فيكم، قال: فلو أن شهوداً شهدوا على فاطمة بنت رسول الله على بفاحشة، ما كنت صانعاً بها ؟ قال: كنت أقيم عليها الحد كما أقيمه على نساء المسلمين، قال: إذن كنت عند الله من الكافرين، قال: ولم ؟ قال: لأنك رددت شهادة الله طا بالطهارة،، وقبلت شهادة الناس عليها، كما رددت حكم الله وحكم رسوله أن جعل لها فدكاً قد قبضته في حياته، ثم قبلت شهادة أعرابي بائل على عقبيه عليها، وأخذت منها فدكاً قد قبضته في عياته، ثم قبلت شهادة أعرابي بائل على عقبيه عليها، وأخذت منها فدكاً، وزعمت أنه فيء للمسلمين، وقد قال رسول الله على أن (البينة على المدعي، واليمين على من ادعى، واليمين على من ادعى، واليمين على من ادعى، واليمين على من ادعى عليه.

قال: فدمدم الناس وأنكروا، ونظر بعضهم إلى بعض وقالوا: صدق والله علي بن أبي طالب. ورجع إلى مترله) (٢).

٨ روى الشيخ المفيد (رحمه الله) بإسناده عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الكلام قال: (لما قبض رسول الله على وجلس أبو بكر مجلسه بعث إلى وكيل فاطمة صلوات الله عليها فأخرجه من فدك، فأتته فاطمة (عليها السلام) فقالت: يا أبا بكر، ادعيت أنك خليفة أبي وجلست مجلسه، وأنك بعثت إلى وكيلي فأخرجته من فدك، وقد تعلم أن رسول الله عدق بها علي، وأن لي بذلك شهوداً (وساق الحديث إلى أن قال لها) هلمي ببينتك، قال: فجاءت بأم أيمن وعلي الكليلة، فقال أبو بكر: يا أم أيمن، إنك سمعت من رسول الله علي يقول في فاطمة ؟ فقالا: سمعنا رسول الله علي يقول: (إن فاطمة سيدة نساء أهل

١- الأحزاب: ٣٣.

٢- الاحتجاج: ج١ ص١٢١.

الجنة). ثم قالت أم أيمن: فمن كانت سيدة نساء أهل الجنة تدعى ما ليس لها ؟ وأنا امرأة من أهل الجنة ما كنت لأشهد إلا بما سمعت من رسول الله على . فقال عمر: دعينا يا أم أيمن من هذه القصص، بأي شيء تشهدان ؟ فقالت: كنت جالسة في بيت فاطمة (عليها السلام) ورسول الله على جالس حتى نزل عليه جبرائيل فقال: يا محمد قم فإن الله تبارك وتعالى أمريي أن أخط لك فدكاً بجناحي. فقام رسول الله على مع جبرائيل الكيل، فما لبثت أن رجع، فقالت فاطمة (عليها السلام): يا أبه، أين ذهبت ؟ فقال: خط جبرائيل الطِّيِّلاً لي فدكاً بجناحه وحد لي حدودها، فقالت: يا أبه إني أخاف العيلة والحاجة من بعدك، فصدق بها على، فقال: هي صدقة عليك، فقبضتها. قالت: نعم، فقال رسول الله عليه: يا أم أيمن اشهدي، ويا على اشهد. فقال عمر: أنت امرأة ولا نجيز شهادة امرأة وحدها، وأما على فيجر إلى نفسه. قال: فقامت مغضبة وقالت: اللهم إنهما ظلما ابنة محمد نبيك حقها، فاشدد وطأتك عليهما. ثم خرجت، وحملها على على أتان عليه كساء له خمل، فدار بها أربعين صباحاً في بيوت المهاجرين والأنصار، والحسن والحسين معهما، وهي تقول: يا معشر المهاجرين والأنصار، انصروا الله، فإني ابنة نبيكم، وقد بايعتم رسول الله ﷺ يوم بايعتموه أن تمنعوه وذريته مما تمنعون منه أنفسكم وذراريكم، ففوا لرسول الله عليه ببيعتكم. قال: فما أعانها أحد ولا أجابها ولا نصرها. قال: فانتهت إلى معاذ بن جبل فقالت: يا معاذ بن جبل إنى قد جئتك مستنصرة وقد بايعت رسول الله على أن تنصره وذريته وتمنعه مما تمنع منه نفسك وذريتك، وإن أبا بكر قد غصبني على فدك وأخرج وكيلي منها، قال: فمعى غيري ؟ قالت: لا، ما أجابني أحد، قال: فأين أبلغ أنا من نصرتك ؟

قال: فخرجت من عنده ودخل ابنه، فقال: ما جاء بابنة محمد إليك ؟ قال: جاءت تطلب نصرتي على أبي بكر فإنه أخذ منها فدكاً، قال: فما أجبتها به ؟ قال: قلت: وما يبلغ من نصرتي ؟ أنا وحدي ! قال: فأبيت أن تنصرها ؟ قال: نعم، قال: فأي شيء قالت لك ؟ قال: قالت لي: والله لأنازعنك الفصيح من رأسي حتى أرد على رسول الله على. قال:

#### مصادرة السلطة الحاكمة لفدك:

لقد صادرت السلطة الحاكمة نحلة الزهراء (عليها السلام) فوضعت يدها على فدك، لتصبح طعمةً لتلك السلطة الغاصبة.

واختلقوا مبررات شرعية لفعلهم هذا، كما اختلقوا مبررات لاقتحامهم الدار وحرقها وتقمصهم الخلافة من أهلها وزحزحتها عنهم، وقد وصفت ذلك الزهراء (عليها السلام) بالزور، فقالت: (أفتجمعون إلى الغدر اعتلالاً عليه بالزور) (١).

قال ابن حجر المكي في الصواعق: إنّ أبا بكر انتزع من فاطمة فدكاً (").

ولا يعرف الباحث المنصف وجهاً شرعياً لذلك؛ وتخطر في ذهنه أسئلة متعددة لا يجد لها تفسيراً مقبولاً ؛ أفهل أنّ أبا بكر وعمر لم يعلما بكون فدك تعود ملكيتها لفاطمة (عليها السلام) ؟! وكيف يعقل ذلك مع ما ورد من الروايات التي تنص أنّ الله تعالى أمر نبيه الكريم بأن يعطي فدكاً لأبنته فاطمة (عليها السلام) بقوله تعالى: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقّهُ كما تقدّم.

إذن، لماذا سلبا فدكاً من فاطمة (عليها السلام) ؟!

ولنفرض أنهما لم يعلما وهو فرض بعيد لكن أبا بكر على الأقل قد علم الحقيقة بعد أن شهد الشهود أمامه بكون فدكاً عائدة لفاطمةعليها السلام)، إذن لماذا لم يسلمها فدكاً ؟!

وهكذا لا يجد الباحث تفسيراً سوى تفسر واحد، وهو التفسير الذي أشار إليه عمر بن الخطاب عندما كتب أبو بكر كتاباً بفدك وكونحا لفاطمة (عليها السلام) فاعترضها عمر بن

١- الاختصاص: ص١٨٣.

٣- الصواعق المحرقة: ص٣١.

الخطاب وبصق في الكتاب ومزقه. وقال لأبي بكر كما يروي سبط ابن الجوزي: ممّاذا تنفق على المسلمين وقد حاربتك العرب كما ترى (١) ؟

وعن المفضل بن عمر، عن الصادق العَلَيْل، قال: (لما ولّي أبو بكر بن قحافة قال له عمر: إنّ الناس عبيد هذه الدنيا لا يريدون غيرها، فامنع عن علي وأهل بيته الخمس والفيء وفدكاً، فإنّ شيعته إذا علموا ذلك تركوا علياً الطّيّل، وأقبلوا إليك رغبة في الدنيا وإيثاراً لها ومحاماة عليها، ففعل أبو بكر ذلك وصرف عنهم جميع ذلك) (١).

فهذا يفسر لنا السبب في انتزاعهم ومصادرتهم فدك من يد فاطمة (عليها السلام)، ومن هنا كانت الزهراء تطالب بفدك لا بصفتها ملكاً شخصياً لها، بل كان لفدك مفهوم آخر؛ ومما يدلنا على ذلك سير الأحداث؛ حيث لا يجد الباحث عند المقارنة بين ما تحمله الزهراء (عليها

١- الغدير: ج٧ ص١٩٤، نقلاً عن السيرة الحلبية: ج٣ ص٣٩١.

٢- أقول: إن حال عمر كحال كفار قريش الذين نزل في ذمهم القرآن الكريم، قال تعالى: (لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا من حوله) المنافقون: ٧.

فكانت الخلافة الظالمة تريّد سلب الموارد الاقتصادية من يد علي بن أبي طالب الله كل ذلك لكي لا يصبح عنده نفوذ وينازعهم الخلافة.

يقول ابن أبي الحديد: قال لي علوي من أهل الحلة يعرف بعلي بن مهنا، ذكي ذو فضائل: ما تظن قصد أبي بكر وعمر بمنع فاطمة فدك؟ قلت: ما قصدا ؟! قال: أرادا أن لا يظهرا لعلي وقد اغتصبا الخلافة رقة ولينا وخذلانا، ولا يرى عندهما خورا، فاتبعا القرح بالقرح.

وقال أيضاً: وقلت لمتكلم من متكلمي الإمامية، يعرف بعلي بن تقي من بلدة النيل: وهل كانت فدك إلا نخلا يسيرا، وعقارا ليس بذلك الخطير ؟ فقال لي: ليس الأمر كذلك، بل كانت جليلة جداً، وكان فيها من النخل نحو ما بالكوفة الآن من النخل، وما قصد أبو بكر و عمر بمنع فاطمة عنها إلا أن لا يتقوى علي بحاصلها وغلتها على المنازعة في الخلافة، ولهذا اتبعا بمنع فاطمة وعلي وسائر بني هاشم وبني المطلب حقهم في الخمس، فإن الفقير الذي لا مال له يضعف همته، ويكون مشغولاً بالاحتراف والاكتساب عن طلب الملك والرئاسة (شرح نهج البلاغة: ج١٦ ص٢٣٦)

ويقول الشهيد محمد باقر الصدر (رحمه الله) في كتابة فدك في التاريخ: إنّ فدك لم تكن أرضاً صغيرة أو مزرعاً متواضعاً كما يظن البعض، بل الأمر الذي أطمئن إليه أنها كانت تدر على صاحبها أموالاً طائلة تشكل ثروة مهمة وليس علي بعد هذا أن احدد الحاصل السنوي منها وإن ورد في بعض طرقنا الارتفاع به إلى أعداد عالية جداً. ويدل على مقدار القيمة المادية لفدك أمور:

الأول: ما سيأتي من أن عمر منع أبا بكر من ترك فدك للزهراء لضعف المالية العامة مع احتياجها إلى التقوية لما يتهدد الموقف من حروب الردة ثورات العصاة. ومن الجلي أن أرضاً يستعان بحاصلاتها على تعديل ميزانية الدولة، وتقوية مالياتها في ظروف حرجة كظرف الثورات والحروب الداخلية لا بد أنها ذات نتاج عظيم.

الثاني: قول الخليفة لفاطمة في محاورة له معها حول فدك: (إن هذا المال لم يكن للنبي الله وإنما كان مالاً من أموال المسلمين يحمل النبي يحلق وإنما كان مالاً من أموال المسلمين يحمل النبي به الرجال وينفقه في سبيل الله)، فإن تحميل الرجال لا يكون إلا بمال مهم تتقوم به نفقات الجيش. الثالث: ما سبق من تقسيم معاوية فدك أثلاثا، وإعطائه لكل من يزيد ومروان وعمرو بن عثمان ثلثا، فإن هذا يدل بوضوح على مدى الثروة المجتناة من تلك الأرض، فإنها بلا شك ثروة عظيمة تصلح لأن توزع على أمراء ثلاثة من أصحاب الثراء العريض والأموال الطائلة.

الرابع: التعبير عنها بقرية كما في معجم البلدان، وتقدير بعض نخليها بنخيل الكوفة في القرن السادس الهجري كما في شرح النهج لابن أبي الحديد (فدك في التاريخ: ص٤١).

السلام) من زهد في الدنيا وشدة المطالبة بملك بالٍ؛ علماً أنّ مطالبتها به لا ينافي الزهد، فهو حقها الذي فرضه الله لها في محكم التتريل.

ولهذا حينما ولي علي زمام الأمور لم يسترد فدكاً، بينما طالبت بما فاطمة (عليها السلام) في زمن أبي بكر، فمال علي التيكين وملك لا يبقى، والزهراء (عليها السلام) هي قرينة علي التيكين فلم يكن هدفها المطالبة بأرض في الحجاز تسمى فدك، وإنّما هدفها كشف السلطة الغاصبة وفضحها على رؤوس الأشهاد، وقد بانت هذه الحقيقة واضحة في خطبتها في مسجد أبيها رسول الله هي، وكلامها مع نساء المهاجرين والأنصار، حيث تعرّضت (عليها السلام) للخلافة المغصوبة، والانقلاب الذي حصل بعد وفاة أبيها في، وتركيزها على وراثة على للنبي وزحزحة الخلافة عنه التيكين، وبذلك تثبت للملأ أنّ علياً وأهل بيته فيه هم الخلفاء الذين يرتون النبي في، كما أنها وبخت المسلمين الذين يداهنون ولا ينصرون الحق وأهله، ومخالفتهم للنصوص القرآنية الشريفة وسنة أبيها النبي في الني تدل على وجوب إحقاق الحق وإبطال الباطل، ووقوعهم في الفتنة التي زعموا أنهم بخلافة أبي بكر قد عصموا من الوقوع فيها، فقالت لهم: (زَعَمْتُمْ خَوْفَ الْفِتْنَةِ هَأَلا في الْفِتْنَةِ سَقَطُوا وَإِنَّ جَهَنّمَ لَمُحيطَةٌ بالْكافِرينَ).

## الزهراء تطالب بإرجاع حقها المغصوب:

من تأمل في زهد الزهراء (عليها السلام) يرى أن احتجاجها وتظلمها في قضية فدك لم يكن لحطام الدنيا. فما تصنع بفدك من تطعم الطعام على حبه سبحانه مسكيناً ويتيماً وأسيراً، وتصوم ثلاثة أيام على الماء، مع بعلها وبنيها، ويؤثرون الفقير والمسكين والأسير على أنفسهم ويقولون: ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُريدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلَا شُكُوراً ﴾(١).

وقد اكتفى بعلها من الدنيا بطمريه، ومن طعامه بقرصيه، ويقول: (ما أصنع بفدك وغير فدك) (٢).

وإنّما كان تظلمها لأجل ما ترى من تضييع الحق بالباطل، فكانت فدك هي الحق الذي أمر الله رسوله بإعطائها لذي الحق، فقامت العَلِيّلِ لإحقاق حقها لمعرفتها بعظمة الله وعظمة أمر

١- الإنسان: ٩.

٢- نهُج البلاغة بشرح محمد عبده: ج٣ ص٧١.

الله، وقد بعث الله رسوله لإحقاق الحق وإبطال الباطل، ومع ضياع حق ابنته التي هي أحب الخلق إليه لا يبقى أمان لحق أحد من الأمة، فلم يكن تظلمها (عليها السلام) إلا لإحقاق حق الله بعدم انتهاك حرمة أمر الله، وإحقاق حق الناس. فالتي يغضب الله لغضبها، ويرضى لرضاها كما قال أبوها عليه في حقها، وهو الذي لا ينطق عن الهوى، لا يمكن أن يكون رضاها وغضبها إلا تبعاً لرضا الله وغضبه.

فالمسألة ليست مسألة مطالبة مادية وإن كان من حق فاطمة (عليها السلام) المطالبة بحقها المادي المغصوب ، بل ثورة لإرجاع الناس عن ظاهرة الإنقلاب على الأعقاب وإتباع الأمة للباطل الذي أسسته السقيفة، ولكي تكشف النفاق الذي كان معشعشاً في النفوس، ولترجع بحم إلى قواعد الإيمان، التي بيّنها الله تعالى في القرآن الكريم والرسول علي في السنة الشريفة.

فهذا التأسيس لطريقة الحكم التي خرجت من السقيفة طريقة مناقضة لقانون الله تعالى في التنصيب فأرادت فاطمة (عليها السلام) أن ترجع الناس إلى الطريق القويم الذي يمثل حقيقة الدين وتنفيذ إرادة الله سبحانه وإرادة رسوله الكريم في كون الخيرة لله تعالى والحاكمية له وهو من ينصب خلفائه، بخلاف الحزب الحاكم الذي يحكم بحاكمية الناس والشورى والانتخابات؛ لذا تقول في حديثها مع نساء المهاجرين والأنصار: (أين زحزحوها عن رواسي الرسالة، وقواعد النبوة، ومهبط الروح الأمين والطبين بأمر الدنيا والدين ألا ذلك هو الحسران المبين.)، كما أنها أشارت للعاقبة التي ستنتهي لها الأمة من جراء هذا الانحراف الكبير الذي حصل في السقيفة، فقالت: (أما لعمر إلهك لقد لقحت فنظرة ريثما تنتج ثم احتلبوا طلاع القعب دماً عبيطاً، وذعافاً ممقراً، هنالك يخسر المبطلون، ويعرف التالون غب ما سن الأولون).

وذات يوم دخلت أمّ سلمة على فاطمة (عليها السلام) فقالت لها: كيف أصبحتِ عن ليلتكِ يا بنت رسول الله عليه؟ قالت (عليها السلام): (أصبحت بين كمد وكرب، فقد النبيّ

الله في التتريل أو سنّها النبي الله في التأويل، ولكنّها أحقاد بدرية وترات أحديّة) (١).

وهذه الحقيقة أشار إليها ابن أبي الحديد المعتزلي في شرح نهج البلاغة، قال: (سألت علي بن الفارقي أحد أساتذة ذلك العصر في بغداد عن فدك، قلت: أكانت فاطمة صادقة ؟ قال: نعم. قلت: إذا كان ذلك فلماذا لم يعطها الخليفة فدكاً. فتبسم، وأجاب جواباً مستظرفاً مستحسناً! خلاصة قوله: إنه إذا أعطاها فدكاً لمجرد ادعائها، كانت تعود له بعد يوم مطالبة إياه بالخلافة التي اغتصبها من زوجها، وعندها كان عليه لزوماً أن يسلم الحق إلى أهله، لأنه قد صدقها)(١).

فكانت فدك ترمز إلى كل ذلك؛ ومما يؤكد ذلك مضافاً إلى ما تقدم المحاورة التي دارت بين الإمام الكاظم العَلَىٰ وبين الرشيد، فقد كان الرشيد يقول لموسى بن جعفر الكاظم عليهما السلام: (يا أبا الحسن، خذ فدك حتى أردها عليك، فيأبى، حتى ألح عليه، فقال: لا آخذها إلا بحدودها. قال: وما حدودها ؟ قال: يا أمير المؤمنين، إن حددها لم تردّها. قال: بحق حدك إلا فعلت ؟ قال: أمّا الحد الأول فعدن. فتغير وجه الرشيد وقال: هيه. قال: والحد الثالث أفريقية. فاسود وجهه، وقال: هيه. قال: والحد الثالي سمرقند. فأربد وجهه. قال: والحد الثالث أفريقية. فاسود وجهه، وقال: هيه. قال: والرابع سيف البحر مما يلي الخزر وأرمينية. قال الرشيد: فلم يبق لنا شيء فتحول في مجلسي. قال الكاظم المَلَىٰ قد أعلمتك إن حددها لم تردّها، فعند ذلك عزم على قتله) (٦).

فمن هنا تعد مسألة ظلامة الزهراء (عليها السلام) وما جرى عليها من أهم المسائل وأخطرها، فهي تكشف الواقع بصورة ناصعة لا لبس فيها، حيث أزالت فاطمة (عليها السلام) القناع عن بشاعة القوم وأهدافهم الرخيصة التي اتهموا النبي عن من أجل تحقيقها بالهجر، واعتدوا على باب أهل بيت النبي الله في أسفاره وفي مجيئه من تلك الأسفار، فآخر من يودع باب فاطمة (عليها السلام) وأول من يطرق باب فاطمة (عليها السلام).

١- المناقب لابن شهر أشوب: ج٢ ص٤٩.

٢- شرح نهج البلاغة: ج١٦ ص٢٨٤.

٣- مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص٤٣٥.

ومن هنا حاولوا أن يكتموها أو يتكتموا على أسماء من ظلموها، ويحرفوا كل ما فيه تصريح أو مساس ببيان بشاعة الواقعة الشرسة التي تعرضت لها فاطمة (عليها السلام) أثناء هجوم الخلفاء الغاصبين وأذنابهم على باب دارها، كما تقدم ذلك في الفصل السابق.

ومن هنا طالبت فاطمة (عليها السلام) بحقها الذي صادرته السلطة الغاصبة، ولم تثنيها الآلام التي تعاني منها، فحاججت السلطة الغاصبة بالحجج الحقة لكي تعلم الناس إن لا يسكتوا عن الحق مهما كانت الظروف، وهي التي يمثل سلوكها معياراً لمعرفة الحق وأهله والباطل وأهله، والصواب من الخطأ، والظالم والمظلوم، فهي التي يغضب الله لغضبها ويرضى لرضاها، وهي التي من آذاها فقد آذى حبيب آله العالمين محمد عليه كما قرر ذلك الرسول محمد عليه الإشارة إلى ذلك.

# فجاءت فاطمة (عليها السلام) تطالب بحقها فأنكر كون فدك ملكاً للنبي الله ال

قال الجوهري: حدثني محمد بن زكريا ، قال: حدثنا محمد بن الضحاك، قال: حدثنا هشام بن محمد، عن عوانة بن الحكم، قال: لما كلمت فاطمة (عليها السلام) أبا بكر بما كلمته به، حمد أبو بكر الله وأثنى عليه وصلى على رسوله ثم قال: يا خيرة النساء، وابنة خير الآباء، والله ما عدوت رأي رسول الله على، وما عملت إلا بأمره، وإنّ الرائد لا يكذب أهله، وقد قلت فأبلغت، وأغلظت فأهجرت، فغفر الله لنا ولك، أما بعد فقد دفعت آلة رسول الله ودابته وحذاءه إلى على العلى وأمّا سوى ذلك فإني سمعت رسول الله عقول: إنا معاشر الأنبياء لا نورث ذهباً ولا فضة ولا أرضاً ولا عقاراً ولا داراً، ولكنا نورث الإيمان والحكمة والعلم والسنة، فقد عملت بما أمرني، ونصحت له وما توفيقي إلاّ بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

وروى هشام بن محمد، عن أبيه قال: قالت فاطمة، لأبي بكر: إنّ أم أيمن تشهد لي أن رسول الله على، أعطاني فدك، فقال لها: يا ابنة رسول الله ، والله ما خلق الله خلقاً أحب إلي من رسول الله على أبيك، ولوددت أن السماء وقعت على الأرض يوم مات أبوك، والله لأن تفتقر عائشة أحب إلي من أن تفتقري، أتراني أعطي الأحمر والأبيض حقه وأظلمك حقك، وأنت بنت رسول الله على إنّ هذا المال لم يكن للنبي على ، وإنما كان مالاً من أموال المسلمين يحمل النبي به الرجال، وينفقه في سبيل الله، فلما توفي رسول الله على وليته كما كان يليه،

قالت: والله لا كلمتك أبداً، قال: والله لا هجرتك أبداً ، قالت: (والله لأدعون الله عليك)، قال: والله لأدعون الله لك ، فلما حضرتها الوفاة أوصت ألا يصلى عليها ، فدفنت ليلاً،.. (١).

ومن هنا جاءت الزهراء (عليها السلام) بشهودها لكي يدلوا بشهادتهم عند الخليفة بعد أن طلب منها شهوداً.

قال الجوهري: حدثني محمد بن زكريا، قال: حدثني ابن عائشة، قال: حدثني أبي ، عن عمه قال: لما كلمت فاطمة أبا بكر بكى ثم قال: يا ابنة رسول الله ، والله ما ورث أبوك ديناراً ولا درهماً، وأنه قال: إنّ الأنبياء لا يورثون، فقالت، أن فدك وهبها لي رسول الله على ، قال: فمن يشهد بذلك، فجاء على بن أبي طالب الكل فشهد، وجاءت أم أيمن فشهدت أيضاً، فجاء عمر بن الخطاب، وعبد الرحمن بن عوف ، فشهد أن رسول الله على، كان يقسمها ، قال أبو بكر، صدقت يا ابنة رسول الله على وصدق على، وصدق عمر، وصدق عبد الرحمن بن عوف،.. (١). فرجع أبي بكر بعد ذلك عمر بن الخطاب!!

ومن هنا كذّب أبو بكر علياً وفاطمة عليهما السلام وأم أيمن، إلا أنّه قال بصدقهم لساناً ونفاقاً، وصدّق عملياً كلام عمر وعبد الرحمن بن عوف (")!!

ولو سألت أيّها القارئ الكريم وقلت: كيف أنّ أبا بكر صدّق البينتين ظاهراً مع تباينهما فلن تجد جواباً!!

١- السقيفة وفدك: ص ١٠٣.

٢- السقيفة وفدك: ص ١٠٣، شرح النهج لابن أبي الحديد: ج١٦ ص٢١٦.

٣- أقول: قال تعالى: (أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتُوُونَ) السجدة:١٨، وقال عز وجل: (أَفَنَجْعَلُ المُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ) القلم: ٣٥.

فكيف يساوى بين علي المنه وبين غيره ممن لم يعرف التاريخ عنهم سوى حب الأنا والدنيا وشهواتها ؟! فقد سودت سيرتهم وأعمالهم صفحات التاريخ ؟! أفهل يجوز هذا بمنطق القرآن؟! فلاحظ الآيتين الكريمتين!!

إن دل هذا فيدل على خساسة الدنيا وضعتها عنده على ويا لها من مرارة تختلج في صدر علي اليه؛ حيث لم ينصفه أحد حتى ساووه بعمر وعبد الرحمن بن عوف، ومعاوية وأشباههم ممن بين علي الله وبينهم البون الشاسع؛ ولقد عبر أمير المؤمنين علي الله عن هذه المرارة بقوله: (أنزلني الدهر حتى قيل علي ومعاوية) فرحة الغري: ص٧.

ولله در السيد رضا الهندي في قصيدة الكوثرية إذ يقول:

و هل بالطود يقاس الذر و هل ساووا نعلي قنبر

قاسوك أبا حسن بسواك أنى ساووك بمن ناووك

في الحقيقة أنّهم يريدون مصادرة فدك من علي وفاطمة عليهما السلام بأي وجه؛ لما تقدّم من قول إمامنا الصادق الكيّلاً (١)، واعتراف عمر كما ينقل ذلك ابن الجوزي (٢)!!

ومن هنا كان عمر رافضاً أشد الرفض لإرجاع فدك لفاطمة (عليها السلام)؛ ولذا حينما أعطى أبو بكر صحيفة أمر فيها بإرجاع فدك لفاطمة (عليها السلام) مزّقها!!

وفي رواية أنما قالت له بعد أن مزّق الصحيفة: (بقر الله بطنك كما بقرت صحيفتي) (٣).

وفي أخرى: فخرجت فاطمة (عليها السلام) تبكي وتقول: (بقر الله بطنك كما بقرت كتابي)، فاستقبلها علي (عليها السلام) فقال: (مالك يا بنت رسول الله غضبي) ؟ فذكرت له ما صنع عمر، فقال السلام: (ما ركبوا مني ومن أبيك أعظم من هذا) (3).

ولم تمض الأيام إلا وبُقرت بطن عمر على يد أبو لؤلؤة!!

#### وقفة لتقييم فعل سلطة السقيفة:

ونريد الآن تسليط الضوء على فعل السلطة الحاكمة ونقيّمه وفقاً لما جاء من قوانين شرعية وقضائية في الاسلام؛ لنرى هل يكون لهذا الموقف شيء من الحق، ولهذا سنوقف القارئ على مناقشتين تاركين الإطالة:

المناقشة الأولى: لقد شهد الله تعالى في كتابه الكريم للزهراء (عليها السلام) بإذهاب الرجس، والطهارة من الدنس، وكونها مأمونة من فعل غير الحق، ومن كانت هذه صفته لا يحتاج إلى بيّنة فيما يدعيه، وقد تقدم في الباب الأول أنّ الزهراء (عليها السلام) من أهل البيت الذين نزلت فيهم آية التطهير.

١- راجع مصادرة السلطة الحاكمة لفدك فستجد الرواية كاملة.

٢- روى سبط ابن الجوزي أن عمر قال لأبي بكر حينما كتب بإعادة فدك لفاطمة (عليها السلام)، قال: ممّاذا تنفق على المسلمين وقد حاربتك العرب كما ترى (الغدير: ج٧ ص١٩٤، نقلاً عن السيرة الحلبية: ج٣ ص٢٩١).

٣- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: جُ١٦ ص٢٣٥.

٤- بحار الأنوار: ج٢٩ ص٧٥١.

هذا مع أنّ أبا بكر كان يعلم أنّ لسانها يتجافى عن قول الباطل، فقد شهد لها بالصدق، وأنّها لا تقول على أبيها الله إلاّ الحق، فقال: (ما كنت لتقولي على أبيك إلا الحق) كما تقدّم في الرواية السابقة.

والمسلمون جميعاً يشهدون بذلك، لكن أبا بكر بقي مصراً على مطالبة الزهراء (عليها السلام) بالشهود حتى بعد أن احتج عليه أمير المؤمنين العَيْنُ بمحضر المهاجرين والأنصار وأكد له أنّ الله تعالى شهد لفاطمة (عليها السلام) بالطهارة، وأن ردّ شهادتها ردّ على الله.

وهذا ما احتج به أمير المؤمنين العَلِيْن، فقال: (يا أبا بكر تقرأ كتاب الله) ؟ قال: نعم. قال: (أخبريني عن قول الله عز وجل: ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا ﴾، فيمن نزلت فينا أم في غيرنا) ؟ قال: بل فيكم، قال: (فلو أن شهودا شهدوا على فاطمة بنت رسول الله على بفاحشة ما كنت صانعاً بحا) ؟ قال: كنت أقيم عليها الحد، كما أقيمه على نساء المسلمين، قال: (إذن كنت عند الله من الكافرين)، قال: ولم قال: (لأنك رددت شهادة الله لها بالطهارة، وقبلت شهادة الناس عليها...) (۱).

ثم إن أبا بكر أعطى بعض الصحابة بمجرد الدعوى، دون أن يطلب منهم البيّنة، ومن ذلك ما رواه البخاري عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه، قال: لمّا مات النبي الله وسلم جاء أبا بكر مالٌ من قبل العلاء بن الحضرمي، فقال أبو بكر: من كان له على النبي الله دَين، أو كانت له قبله عدَةٌ فليأتنا.

قال جابر: فقلت: وعدني رسول الله الله أن يعطيني هكذا وهكذا وهكذا، فبسط يديه ثلاث مرّات. قال جابر: فعدّ في يدي خمسمائة، ثمّ خمسمائة، ثمّ خمسمائة، ثمّ خمسمائة (٢).

وروى ابن سعد في الطبقات عن أبي سعيد الخدري، قال: سمعت منادي أبي بكر ينادي بالمدينة حين قدم عليه مال البحرين: من كانت له عِدة عند رسول الله عليه فليأتِ، فيأتيه

٢- صحيح البخاري: ج٣ ص١٦٣، السنن الكبرى: ج٤ ص١٠٩.

١- الاحتجاج: ج١ ص١٢٢.

747

رجال فيعطيهم، فجاء أبو بشير المازي، فقال: إنّ رسول الله على قال: يا أبا بشير، إذا جاءنا شيءٌ فأتنا، فأعطاه أبو بكر حفنتين أو ثلاثاً، فوجدها ألفاً وأربعمائة درهم (١).

فلماذا إذن يطلب البينة من ابنة رسول الله على سيدة نساء أهل الجنة!!

أفهل أنّ جابر بن عبد الله الأنصاري وأبا بشير المازين أبر وأصدق من فاطمة (عليها السلام)؟!

مع أنها كما قالت عائشة: لم يكن أصدق لهجة منها إلا الذي ولدها (١)، وشهد الله بطهارتها عن مطلق الرجس، ونطق الكتاب والسنة بعصمتها كما تقدّم في الباب الأول.

ولو سلّمنا جدلاً أنّ فاطمة كسائر النساء يطلب منها البينة لإثبات دعواها، فلماذا ترد بينتها التي أقامتها!!

فقد شهد لها أمير المؤمنين الطَّيْلُ وصي رسول الله ﷺ والصدَّيق الأكبر وصالح المؤمنين، ومن شهد له رسول الله ﷺ بقوله: (عليٌ مع الحقّ والحقُّ مع علي) (٢).

فكيف تردّ شهادته مع قيام البينة على عصمته عن الذنب وطهارته من الرجس ؟

كما شهدت لها مع أمير المؤمنين التَّلِيَّالِا أُمَّ أَيمن، وهي حاضنة رسول الله ومولاته، وقد شهد لها بالجنة، وقال فيها: (أُمَّ أيمن أُمِّي بعد أُمِّي) (٤)، ورد شهادتما أيضاً. فكيف ترد شهادة مثل هؤلاء ؟!

وإن قيل: إنَّ أبا بكر لا يرى عصمتها وعصمة شاهدها!

أقول: لكنه يرى أنها صادقة على الأقل وإن لم تكن معصومة عنده.

المناقشة الثانية: من الثابت تحقيقاً إنّ فدك كانت بيد الزهراء (عليها السلام) في حياة أبيها المناقشة الثانية: من الثابت تحقيقاً إنّ فدك كانت بيد الزهراء (عليها على المروايات التي تقدّم ذكرها، فقد كان للزهراء (عليها

١- الطبقات الكبرى: ج٢ ص٣١٨، كنز العمال: ج٥ ص٦٢٦.

٣- مجمع الزوائد: ج٧ ص٥٣٠، تاريخ بغداد: ج١٤ ص٣٢٢، تاريخ دمشق: ج٢٤ ص٤٤٩.

٤- ذخائر العقبي: ص٢٦٠، شرح صحيح مسلم للنووي: ج١١ ص٩، الاستيعاب: ج٤ ص١٧٩.

السلام) وكيلاً فيها وأخرجوه قهراً وقسراً، واليد أمارة على الملكية، فبمقتضى ذلك لا يجوز أن يطلب الخليفة البينة منها، بل تجب البينة على الزهراء (عليها السلام)؛ لأنّ البينة على المدعى الذي يخالف قوله قاعدة اليد.

وهذا ما بينه أمير المؤمنين الكيلا، فقال لأبي بكر: (يا أبا بكر، تحكم فينا بخلاف حكم الله في المسلمين) ؟! قال: لا. قال: (فإن كان في يد المسلمين شيء يملكونه، ثم ادعيت أنا فيه من تسأل البينة) ؟ قال: إياك أسأل البينة، قال: (فما بال فاطمة سألتها البينة على ما في يديها ؟ .... إلى أن يقول الكيلا: وقد قال رسول الله على: البينة على المدعي: واليمين على من ادعي عليه. فرددت قول: رسول الله على: البينة على من أدعى، واليمين على من ادعي عليه...) (١).

## كلام العلماء في الاستدلال على النحلة:

ا قال السيد شرف الدين (رحمه الله): ثم لما أنزل الله عليه: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ ﴾ أنحل فاطمة فدكاً، فكانت في يدها حتى انتزعت منها لبيت المال.

هذا ما ادعته الزهراء بعد رسول الله وأوقفت في سبيله موقف المحاكمة بإجماع الأمة، .... وقد علم المسلمون كافة أنّ الله وكلّ اختارها من نساء الأمة، كما اختار ولديها من الأبناء، واختار بعلها من الأنفس، فهم الخيرة مع رسول الله للمباهلة يوم أوحى الله سبحانه الأبناء، واختار بعلها من الأنفس، فهم الخيرة مع رسول الله للمباهلة يوم أوحى الله سبحانه إليه: فَهَمَنْ حَآجًكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءتا وَأَبْنَاءكُمْ وَنساءنا ونساءكُمْ وأنفسنا وأنفسكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَةَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ (٢)، فخرج رسول الله كما نص عليه الإمام الرازي في تفسير الآية من تفسيره الكبير وعليه مرط من شعر أسود، وقد احتضن الحسين، وأخذ بيد الحسن، وفاطمة تمشي خلفه وعلي خلفها، وهو يقول ألمم: إذا أنا دعوت فأمنوا. فقال أسقف نجران: يا معشر النصارى إني لأرى وجوهاً لو سألوا الله أن يزيل جبلاً لأزاله بها، فلا تباهلوهم فتهلكوا فلا يبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة.

١- الاحتجاج: ج١ ص١٢٢.

٢- أل عمر أن: ٦١.

وأيضاً أجمع المسلمون كافة على أنّ الزهراء (عليها السلام) ممن أنزل الله على فيهم ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُدُهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴿()، وأنحا ممن افترض الله مودقم على الأمة، وجعلها أجر رسالته هي، وأنحا ممن تعبد الله الخلق بالصلاة عليهم كما تعبدهم بالشهادتين في كل فريضة ... وبالجملة فإنّ للزهراء (عليها السلام) من منازل القدس عند الله على ورسوله هي والمؤمنين ما يوجب الثقة التامة في صحة ما تدعي والطمأنينة الكاملة بكل ما تقول، لا تحتاج في إثبات دعواها إلى شاهد، فإن لسانحا ليتحافى عن الباطل، وحاشا الله أن ينطق بغير الحق، فدعواها بمجردها تكشف عن صحة المدعى به كشفاً تاماً ليس فوقه كشف، وهذا مما لا يرتاب فيه أحد ممن عرفها (عليها السلام)، وأبو بكر من أعرف الناس بما مدرستها الغربية وهو أحد شيوخ ابن أبي الحديد المعتزلي، إذ سأله فقال له: أكانت فاطمة صادقة في دعواها النحلة ؟ قال: نعم، قال له ابن أبي الحديد: فلم لم يدفع لها أبو بكر فدكاً على عنده صادقة ؟ فتبسم ثم قال كلاماً لطيفاً مستحسناً مع ناموسه وحرمته وقلة دعابته، قال: لو أعطاها اليوم فدكاً بمجرد دعواها لجاءت إليه غداً وادعت لزوجها الخلافة وزحزحته عن مقامه، و لم يكن يمكنه حينئذ الاعتذار بشيء، لأنه يكون قد سحل على نفسه بأنما صادقة فيما تدعى كائناً ما كان من غير حاجة إلى بينة ولا شهود.

قلت: وبهذا استباح أبو بكر ردة شهادة علي بن أبي طالب لفاطمة بالنحلة وإلا فإن يهود بني خيبر على لؤمهم وأن علياً دمرهم ليترهونه عن شهادة الزور، وبهذا أيضاً لا بسواه استونق الجمل، فاعتبر ذات اليد المتصرفة مدعية فطالبها بالبينة إنما هي عليه، الأمر الذي علمنا أنه دبر بليل، وما ينس ولا ينس قوله في مجابحة فاطمة: (لست أعلم صحة قولك) مع أن قولها بمجرده من أوضح موازين الحكم لها بما ادعت. ولو تترلنا عن هذا كله وسلمنا أنها كسائر المؤمنات الصالحات تحتاج في إثبات دعواها إلى بينة، فقد شهد لها علي، وحسبها أخو النبي ومن كان منه بمترلة هارون من موسى، شاهد حتى تشرق بشهادته أنوار اليقين وليس بعد اليقين غاية ، يطلبها الحاكم في المرافعات، ولهذا جعل رسول الله عليه شهادة خزيمة بن ثابت كشهادة

١- الأحزاب: ٣٣.

عدلين، ولعمر الله أن علياً أولى بهذا من خزيمة وغيره وأحق بكل فضيلة من سائر أبدال المسلمين.

ولو تنازلنا فسلمنا أن شهادة على كشهادة رجل واحد من عدول المؤمنين، فهلا استحلف أبو بكر فاطمة الزهراء (عليها السلام) بدلاً عن الشاهد الثاني، فإن حلفت وإلا رد دعواها ؟ ما رأيناه فعل ذلك، وإنما رد الدعوى ملغياً شهادة على وأم أيمن، وهكذا كما ترى مما لم يكن بالحسبان! بينا كان على عدل القرآن في الميزان، وكان مع القرآن والقرآن معه لا يفترقان، وهو في آية التباهل نفس المصطفى ليس غيره إياها، إذا هو في هذه المحاكمة ممن لا أثر لشهادتهم! يا لها مصيبة في الإسلام تلقينا بقولنا! إنا لله وإنا إليه راجعون (١).

٢ قال العلامة أبو الفتح محمد بن علي الكراجكي: ومن عجائب الأمور تأتي فاطمة بنت رسول الله على تطلب فدك وتظهر أنها تستحقها، فيُكذب قولها، ولا تُصدق في دعواها، وترد خائبة إلى بيتها، ثم تأتي عائشة بنت أبي بكر تطلب الحجرة التي أسكنها إياها رسول الله على وتزعم أنها تستحقها، فيصدق قولها، ويقبل دعواها، ولا يطالب ببينة عليها، وتسلم هذه الحجرة إليها، فتصرف فيها، وتضرب عند رأس النبي على بالمعاول حتى تدفن تيماً وعدياً فيها، ثم تمنع الحسن ابن رسول الله على بعد موته منها ومن أن يقربوا سريره إليها، وتقول: لا تدخلوا بيتي من لا أحبه، وإنما أتوا به ليتبرك بوداع جده فصدته عنه.

فعلى أي وجه دفعت هذه الحجرة إليها، وأمضى حكمها إن كان ذلك ؟ لأن النبي نحلها إياها فكيف لم تُطالب بالبينة على صحة نحلتها كما طولبت بمثل ذلك فاطمة صلوات الله عليها ؟ وكيف صار قول عائشة بنت أبي بكر مصدقاً، وقول فاطمة ابنة رسول الله مكذباً مردوداً ؟ وأي عذر لمن جعل عائشة أزكى من فاطمة صلى الله عليها وقد نزل القرآن بتزكية فاطمة في آية الطهارة وغيرها، ونزل بذم عائشة وصاحبتها وشدة تظاهرهما على النبي فافحه وأفصح بذمها ؟ وإن كانت الحجرة دفعت إليها ميراثاً فكيف استحقت هذه الزوجة من ميراثه ولم تستحق ابنته منه حظاً ولا نصيباً ؟ وكيف لم يقل هذا الحاكم لابنته عائشة نظير ما قالت (قال: ظ) لبنت رسول الله: (إنّ النبي لا يورث، وما تركه صدقة) ؟ على أنّ في الحكم لعائشة رقال: ظ)

١- النص والاجتهاد: ص٦٧.

بالحجرة عجباً آخر وهو أنها واحدة من تسع أزواج خلفهن النبي، فلها تسع الثمن بلا خلاف، ولو اعتبر مقدار ذلك من الحجرة مع ضيقها لم يكن بمقدار ما يدفن أباها وكان بحكم الميراث للحسن التكييلاً منها أضعاف بما ورثه من أمه فاطمة ومن أبيه أمير المؤمنين المنتقل إليه بحق الزوجية منها (۱).

قال الشيخ المظفر (رحمه الله): لا ريب عندنا أنّ النبي على نحلها فدك، وأن اليد لها عليها من يوم أفاء الله تعالى بما عليه، وكان بأمر الله سبحانه حيث قال له: ﴿وَآتِ ذَا الْقُرْبَي حَقَّهُ ﴾، وأنَّ أبا بكر قبضها قهراً، وطلب منها البينة على خلاف حكم الله تعالى، لأنه هو المدعى، وقد حاجه أمير المؤمنين التَلْكِينُ في ذلك فما كان جوابهم إلا أن قال عمر: لا نقوى على حجتك، ولا نقبل إلا أن تقيم فاطمة البينة، كما صرّحت به أخبارنا وشهدت به أخبارهم... ( ثم قال (رحمه الله) بعد ذكر أخبار الباب) وحينئذٍ فتكون مطالبة أبي بكر للزهراء بالبينة خلاف الحق وظلماً محضاً، لأنها صاحبة اليد، وهو المدعى. ويدل على أنَّ اليد لها لفظ الإيتاء في الآية، والإقطاع والإعطاء في الأخبار المذكورة، فإنما ظاهرة في التسليم والمناولة كما يشهد لكون اليد لها دعواها النحلة، وهي سيدة النساء وأكملهن، وشهادة أقضى الأمة بها، لأنَّ الهبة لا تتم بلا إقباض، فلو لم تكن صاحبة اليد لما ادعت النحلة،، ولرد القوم دعواها بلا كلفة ولم يحتاجوا إلى طلب البينة. ولو سلم عدم معلومية أنَّ اليد لها فطلب أبي بكر منها البينة جور أيضاً، لأن أدلة الإرث تقتضى بملكيتها لفدك، ودعواها النحلة لا تجعلها مدعية لما تملك بل من زعم الصدقة هو المدعى وعليه البينة... على أنّ البينة طريق ظني مجهول لإثبات ما يحتمل ثبوته وعدمه، فلا مورد لها مع القطع واليقين المستفاد في المقام من قول سيدة النساء التي طهرها الله تعالى وجعلها بضعة من سيد أنبيائه، لأنَّ القطع طريق ذاتي إلى الواقع لا بجعل جاعل، فلا يمكن رفع طريقيته أو جعل طريق ظاهري على خلافه، ولذا كان الأمر في قصة شهادة خزيمة للنبي ﷺ هو تبوت ما ادعاه النبي ﷺ بلا بينة مع مخاصمة الأعرابي له، فإنّ شهادة خزيمة فرع عن قول النبي الله وتصديق له، فلا تفيد أكثر من دعوى النبي الله ، بل كان اللازم على أبي بكر والمسلمين أن يشهدوا للزهراء (عليها السلام) تصديقاً لها، كما فعل خزيمة مع النبي ﷺ وأمضى النبي فعله، ولكن يا للأسف من اطلع على أن النبي ﷺ نحلها

١- التعجب للكراجكي: ص١٣٦.

فدك أخفى شهادته رعاية لأبي بكر، كما في الأكثر، أو خوفاً منه ومن أعوانه لما رأوه من شدتهم على أهل البيت الله أو علماً بأن شهادتهم ترد لما رأوه من رد شهادة أمير المؤمنين التحقيم واجتهاد الشيخين في غضب الزهراء سلام الله عليها، ولذا لم يشهد أبو سعيد وابن عباس مع أنهم علموا ورووا أن النبي الله أعطى فاطمة فدك.

ولو سلم أنّ قول الزهراء وحده لا يفيد القطع فهل يبقى مجال للشك بعد شهادة أمير المؤمنين التَّكِينُ ؟ ولو سلم حصول الشك فقد كان اللازم على أبي بكر أن يعرض عليها اليمين حينئذ، ولا يتصرّف بفدك قبله، لوجوب الحكم بالشاهد واليمين، كما رواه مسلم في أول كتاب الأقضية عن ابن عباس قال: قضى رسول الله الله يبمين وشاهد. ونقل في (الكتر) عن ابن راهويه، عن علي التَّكِينُ قال: نزل جبرائيل على النبي الله في الحق بشاهدين، فإن جاء (الكتر) أيضاً عن الدار قطني، عن ابن عمر قال: قضى الله في الحق بشاهدين، فإن جاء بشاهدين أخذ حقه، وإن جاء بشاهد واحد حلف مع شاهد...

ولو تترلنا عن ذلك كله، فقد زعم أبو بكر أن له الأمر على فدك وغيرها من متروكات النبي النبي النبي الله الله الله الله وسيفه وبغلته، وأن عمر أعطاه والعباس سهم بني النضير أو صدقته بالمدينة، فقد كان من شرع الإحسان أن يترك فدك لبضعة نبيه التي لم يخلف بينهم غيرها، تطييباً لخاطرها، وحفظاً لرسول الله الله فيها. أتراه يعتقد أن أبا سفيان ومعاذاً وقد أعطاهما ما أعطاهما أولى بالرعاية من سيدة النساء وبضعة المصطفى ؟ أو أنه يحل له إعطاؤهما من مال الفيئ دون الزهراء من مال أبيها ؟ ... والمنصف يعرف حقيقة الحال ويبني على ما الله تعالى سائله يوم نشر الأعمال (1).

١- فاطمة بهجة قلب المصطفى: ص٢٤.

3 قال ابن الحديد نقلاً عن قاضي القضاة عبد الجبار: قد كان الأجمل أن يمنعهم التكرّم مما ارتكبا منها فضلاً عن الدين. وهذا الكلام لا جواب عنه، ولقد كان التكرّم ورعاية حق رسول الله الله وحفظ عهده يقتضي أن تعوض ابنته بشيء يرضيها إن لم يستترل المسلمون عن فدك، وتسلم إليها تطييباً لقلبها وقد يسوق للإمام أن يفعل ذلك من غير مشاورة المسلمين إذا رأى المصلحة فيه (۱).

وقال ابن أبي الحديد في موضع آخر: قلت: قرأت على النقيب أبي جعفر يحيى بن أبي زيد البصري العلوي رحمه الله هذا الخبر، فقال: أترى أبا بكر وعمر لم يشهدا هذا المشهد؟ أما كان يقتضي التكريم والإحسان أن يطيب قلب فاطمة بفدك، ويستوهب لها من المسلمين؟ أتقصر مترلتها عند رسول الله الله عن مترلة زينب أحتها، وهي سيدة نساء العالمين، هذا إذا لم يثبت لها حق لا بالنحلة ولا بالإرث. فقلت له: فدك بموجب الخبر الذي رواه أبو بكر قد صار حقاً من حقوق المسلمين، فلم يجز له أن يأخذه منهم. فقال: وفداء أبي العاص بن الربيع قد صار حقاً من حقوق المسلمين وقد أخذه رسول الله الله الله عنهم.

فقلت: رسول الله الله الله على صاحب الشريعة والحكم حكمه، وليس أبو بكر كذلك. فقال: ما قلت: هلا أخذه أبو بكر من المسلمين قهراً فدفعه إلى فاطمة، وإنما قلت: هلا استترل المسلمين عنه واستوهبه منهم لها كما استوهب رسول الله الله المسلمين فداء أبي العاص ؟ أتراه لو قال: هذه بنت نبيكم قد حضرت تطلب هذه النخلات، أفتطيبون عنها نفساً ؟ أكانوا منعوها ذلك؟ فقلت له: قد قال قاضي القضاة أبو الحسن عبد الجبار بن أحمد نحو هذا، قال: إنهما لم يأتيا بحسن في شرع التكرم (۱).

و قال السيد ابن طاووس (رحمه الله): ذكر صاحب التاريخ المعروف بالعباسي؛ إنّ جماعة من ولد الحسن والحسين عليهما السلام رفعوا قصة إلى المأمون الخليفة العباسي من بني العباس يذكرون أن فدك والعوالي كانت لأمهم فاطمة بنت محمد المشيئة نبيهم، وإن أبا بكر أخرج يدها عنها بغير حق، وسألوا المأمون إنصافهم وكشف ظلامتهم. فأحضر المأمون مائتي رجل من

١- شرح نهج البلاغة: ج١٦ ص٢٨٦.

٢- شرح نهج البلاغة: ج٤١ ص١٩٠.

علماء الحجاز والعراق وغيرهم وهو يؤكد عليهم في أداء الأمانة واتباع الصدق، وعرفهم ما ذكره ورثة فاطمة في قضيتهم، وسألهم عما عندهم من الحديث الصحيح في ذلك.

فروى غير واحد منهم عن بشير بن الوليد والواقدي وبشر بن عتاب في أحاديث يرفعونها إلى محمد الله نبيهم: لما فتح خيبر اصطفى لنفسه قرى من قرى اليهود، فترل عليه جبرائيل الكين بهذه الآية. وآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقّهُ ، فقال محمد الله ومن ذو القربي ؟ وما حقه ؟ قال: فاطمة (عليها السلام)، تدفع إليها فدك، فدفع إليها فدك ثم أعطاها العوالي بعد ذلك، فاستغلتها حتى توفي أبوها محمد الله . فلما بويع أبو بكر منعها أبو بكر منها، فكلمته فاطمة (عليها السلام) في رد فدك والعوالي عليها وقالت له: إنها لي وإن أبي دفعها إلى. فقال أبو بكر: ولا أمنعك ما دفع إليك أبوك.

فأراد أن يكتب لها كتاباً فاستوقفه عمر بن الخطاب وقال: إنها امرأة فادعها بالبينة على ما ادعت. فأمر أبو بكر أن تفعل، فحاءت بأم أيمن وأسماء بنت عميس مع علي بن أبي طالب الطبيلا، فشهدوا لها جميعاً بذلك. فكتب لها أبو بكر، فبلغ ذلك عمر فأتاه فأخبره أبو بكر الخبر، فأخذ الصحيفة فمحاها فقال: إن فاطمة امرأة وعلي بن أبي طالب زوجها وهو جار إلى نفسه، ولا يكون بشهادة امرأتين دون رجل.

فأرسل أبو بكر إلى فاطمة (عليها السلام) فأعلمها بذلك، فحلفت بالله الذي لا إله إلا هو ألهم ما شهدوا إلا بالحق. فقال أبو بكر: فلعل أن تكوني صادقة، ولكن أحضري شاهداً لا يجر إلى نفسه. فقالت فاطمة: (ألم تسمعا من أبي رسول الله علي يقول: أسماء بنت عميس وأم أيمن من أهل الجنة) ؟ فقالا: بلى. فقالت: (امرأتان من الجنة تشهدان بباطل)! فانصرفت صارخة تنادي أباها وتقول: (قد أخبري أبي بأي أول من يلحق به، فو الله لأشكونهما). فلم تلبث أن مرضت فأوصت علياً أن لا يصليا عليها، وهجرتهما فلم تكلمهما حتى ماتت، فدفنها على التين والعباس ليلاً.

فدفع المأمون الجماعة عن مجلسه ذلك اليوم، ثم أحضر في اليوم الآخر ألف رجل من أهل الفقه والعلم، وشرح لهم الحال وأمرهم بتقوى الله ومراقبته، فتناظروا واستظهروا ثم افترقوا

فرقتين، فقالت طائفة منهم: الزوج عندنا جار إلى نفسه فلا شهادة له، ولكنا نرى يمين فاطمة قد أوجبت لها ما ادعت مع شهادة الامرأتين. وقالت طائفة: نرى اليمين مع الشهادة لا توجب حكماً ولكن شهادة الزوج عندنا جائزة ولا نراه جاراً إلى نفسه، فقد وجب بشهادته مع شهادة الامرأتين لفاطمة (عليها السلام) ما ادعت. فكان اختلاف الطائفتين إجماعاً منهما على استحقاق فاطمة (عليها السلام) فدك والعوالي.

فسألهم المأمون بعد ذلك عن فضائل لعلي بن أبي طالب السلام)، فدووا لها عن أبيها طرفاً جليلة قد تضمنه رسالة المأمون، وسألهم عن فاطمة (عليها السلام)، فرووا لها عن أبيها فضائل جميلة، وسألهم عن أم أيمن وأسماء بنت عميس، فرووا عن نبيهم محمد الحليث أنهما من أهل الجنة، فقال المأمون: أيجوز أن يقال أو يعتقد أن علي بن أبي طالب مع ورعه وزهده يشهد لفاطمة بغير حق وقد شهد الله تعالى ورسوله بهذه الفضائل له ؟ أو يجوز مع علمه وفضله أن يقال: إنه يمشي في شهادة وهو يجهل الحكم فيها ؟ وهل يجوز أن يقال: إن فاطمة مع طهارتما وعصمتها وأنها سيدة نساء العالمين وسيدة نساء أهل الجنة كما رويتم تطلب شيئاً ليس لها تظلم فيه جميع المسلمين، وتقسم عليه بالله لا إله إلا هو ؟ أو يجوز أن يقال عن أم أيمن وأسماء بنت عميس أنهما شهدتا بالزور، وهما من أهل الجنة ؟ إن الطعن على فاطمة وشهودها طعن على كتاب الله وإلحاد في دين الله، حاشا الله أن يكون ذلك كذلك.

ثم عارضهم المأمون بحديث رووه أن علي بن أبي طالب السَّلِيُّ أقام منادياً بعد وفاة محمد شماعة، نبيهم ينادي: من كان له على رسول الله الله على دين أو عدة فليحضر، فحضر جماعة، فأعطاهم علي بن أبي طالب السَّلِيُّ ما ذكروه بغير بينة، وإن أبا بكر أمر منادياً ينادي بمثل ذلك، فحضر جرير بن عبد الله وادعى على نبيهم عدة فأعطاها أبو بكر بغير بينة، وحضر جابر بن عبد الله وذكر أن نبيهم وعده أن يحثو له ثلاث حثوات من مال البحرين، فلما قدم مال البحرين بعد وفاة نبيهم أعطاه أبو بكر الثلاث حثوات بدعواه بغير بينة.

(قال عبد المحمود): وقد ذكر الحميدي هذا الحديث في (الجمع بين الصحيحين) في الحديث التاسع من أفراد مسلم من مسند جابر وأن جابراً قال: فعددتما فإذا هي خمسمائة، فقال أبو بكر: خذ مثليها.

قال رواة رسالة المأمون: فتعجب المأمون من ذلك وقال: أما كانت فاطمة وشهودها يجرون مجرى جرير بن عبد الله وجابر بن عبد الله ؟ ثم تقدم بسطر الرسالة المشار إليها وأمر أن تقرأ بالموسم على رؤوس الأشهاد، وجعل فدك والعوالي في يد محمد بن يحيى بن الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب العيلا يعمرها ويستغلها ويقسم دخلها بين ورثة فاطمة بنت محمد الله نبيهم (۱).

ت قال شيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي (رحمه الله): ونحن نعلم أنها ما ادعت ذلك إلا ما كانت مصيبة فيه، وأن مانعها ومطالبها بالبينة متعنت عادل عن الصواب، لأنها لا تحتاج إلى شهادة ولا بينة، لقيام الدلالة على عصمتها من الغلط، والأمن من فعل القبيح، ومن هذه صفته لا يحتاج إلى بينة فيما يدعيه.

فإن قيل: دلوا أولاً على عصمتها، وبعد ذلك دلوا على أن من كان كذلك لا يحتاج إلى بينة.

قيل: الذي يدل على عصمتها قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، وقد بينا أن هذه الآية تتناول جماعة منهم فاطمة، وأنها تدل على عصمة من تناولته وطهارته، فإن الإرادة هاهنا دلالة على فعل الوقوع المراد، ولا طائل في إعادته.

ويدل أيضاً على عصمتها قول النبي الله على : (فاطمة بضعة مني، يؤذيني ما يؤذيها، فمن آذى فاطمة فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله على)، وهذا يدل على عصمتها، لأنها لو كانت ممن تقارف الذنوب لم يكن من يؤذيها مؤذياً له الله على كل حال، بل كان متى فعل المستحق من ذمها أو إقامة الحد إن كان الفعل يقتضيه ساراً له ومطيعاً.

على أنا لا نحتاج فيما يريده إلى أن ننبهه على القطع على عصمتها، بل يكفي في هذا الموضع العلم بصدقها فيما ادعته، وهذا لا خلاف فيه بين الأمة، لأنّ أحداً لا يشك في أنها (عليها السلام) لم تدع ما ادعته كاذبة، وليس بعد أن لا تكون كاذبة إلاّ أن تكون صادقة،

١- الطرائف: ص٢٤٨، مواقف الشيعة للميانجي: ج٢ ص٥٠٥، قاموس الرجال: ج١٢ ص١٤٧.

وإنما اختلفوا في أنّه هل يجب مع العلم بصدقها تسليم ما ادعته بغير بينة أو لا يجب ذلك ؟ والذي يدل على الفصل الثاني أنَّ البينة إنما تزاد ليغلب في الظن صدق المدعى، ألا ترى أنَّ العدالة معتبرة في الشهادات لما كانت مؤثرة في غلبة الظن بما ذكرناه؟ ولذا جاز أن يحكم الحاكم بعلمه من غير شهادة، لأنَّ علمه أقوى من الشهادة، ولهذا كان الإقرار أقوى من البينة من حيث كان أبلغ في تأثير غلبة الظن. وإذا قدم الإقرار على الشهادة لقوة الظن عنده، فأولى أن يقدّم العلم على الجميع، وإذا لم يحتج مع الإقرار إلى شهادة لسقوط حكم الضعيف مع القوي، فلا يحتاج أيضاً مع العلم إلى ما يؤثر الظن من البينات والشهادات. والذي يدل على صحة ما ذكرناه أيضاً أنه لا خلاف بين أهل النقل في أن أعرابياً نازع النبي الله في ناقة، فقال الله الله الله الله الله عنها، فقال الأعرابي: ومن يشهد لك بذلك ؟ فقام حزيمة بن ثابت فقال: أنا أشهد بذلك، فقال له النبي الله : (من أين علمت) ؟ أحضرت ابتياعي لها ؟ فقال: لا، ولكني علمت ذلك من حيث علمت أنك رسول الله، فقال الله: (قد أجزت شهادتك وجعلتها شهادتين)، فسمى خزيمة (ذا الشهادتين) بذلك. وهذه قصة مشهورة، وهي مشبهة لقضية فاطمة (عليها السلام) يشهد بذلك من حيث علم أنّه رسول الله الله علم ولا يقول إلاَّ حقاً، وأمضى النبي ﷺ ذلك على هذا الوجه، ولم يدفعه عن الشهادة من حيث لم يحضر ابتياعه، فقد كان يجب على من علم أنَّ فاطمة (عليها السلام) لا تقول إلا حقاً ألا يستظهر عليها بطلب شهادة أو بينة...

وقال أيضاً: وليس لأحد أن يقول: لو كان الأمر على ما قلتموه لكان أمير المؤمنين لما أفضى الأمر إليه يرد فدك إلى مستحقه، وذلك: إن الوجه في تركه العَلَيْلِ ردّه (فدك) هو الوجه في إقراره أحكام القوم، وكفه عن نقضها وتغييرها، وقد بينا ذلك فيما مضى مجملاً ومفصلاً، وذكرنا أنه مع إفضاء الأمر إليه كان في تقية قوية.

ومن طرائف الأمور: أنّ فاطمة (عليها السلام) تُدفع من دعواها، وتمنع فدك بقولها وقيام البينة لها بذلك، وتُترك حجر الأزواج في أيديهن من غير بينة ولا شهادة. وليس لهم أن يقولوا: إن الحجر كانت لهن، لأن الله تعالى نسبها إليهن بقوله: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴿(۱)، وذلك أن

١- الأحزاب: ٣٣.

هذه الإضافة لا تقتضي الملك، بل العادة جارية فيها بأنها تستعمل من جهة السكنى. ولهذا يقال: هذا بيت فلان ومسكنه، ولا يراد بذلك الملك. وقد قال الله تعالى: ﴿ لَا تُحْرِجُوهُنَّ مِن بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُنُ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنةٍ ﴾ (١)، ولا شبهة في أنّه تعالى أراد منازل الأزواج التي يسكنون فيها زوجاتهم، ولم يرد به إضافة الملك.

فأمّا ما روي من قسمة النبي الطبي الحجر بين نسائه وبناته، فمن أين هذه القسمة تقتضي التمليك دون الإسكان والإنزال ؟ ولو كان قد ملكهن ذلك لوجب أن يكون ظاهراً مشهوداً، وإنما ترك أمير المؤمنين الطبيلا الحجر في يد الأزواج لمثل ما ترك المطالبة بفدك، وقد تقدّم.

والذي يدل على صحّة دعواها وأنها كانت مظلومة بالدفع عن حقها ما تواتر الخبر به بأنها بعد مفارقتها لذلك المجلس لم تكلمهم حتى ماتت، وأوصت أن تدفن ليلاً، ففعل ذلك أمير المؤمنين، ولم يصليا عليها، وروي أنه رش أربعين قبراً حتى لا يبيّن قبرها من غيره من القبور فيصلون عليه. ومثل هذا لا يفعل بمن ترضى بأفعاله، ولا كانت (عليها السلام) تفعل مثل هذا بمن هو مصيب في فعله، وليس لأحد أن ينكر ما قلناه، لأنّ الروايات بذلك أكثر من أن تحصى، والقصة أشهر من أن تخفى...

قيل لهم: لم يجعل الدفن ليلاً بمجرده طعناً، بل وصيتها بذلك وغضبها عليهم وأنهما استأذنا عليها ليعوداها فلم تأذن لهما حتى سألا علياً الطّيِّكِين فشفع إليها، فأذنت، فلما دخلا أعرضت بوجهها إلى الحائط ولم تكلمهما حتى خرجا، ولو لم يكن غير الدفن لما جعلناه طعناً، وليس لأحد أن ينكر ورود خبره بما ذكرناه، لأنه أشهر من أن يخفى.

١- الطلاق: ١.

خيبر، فقال لهما أبو بكر: سمعت رسول الله الله يقول: (لا نورث، ما تركناه صدقة). قال: فغضبت فاطمة وهجرته، فلم تكلمه حتى ماتت، فدفنها علي التَّكِيُّ ليلاً، ولم يؤذن بما أبو بكر. قالت عائشة: وكان لعلي من الناس وجه في حياة فاطمة، فلما توفيت انصرفت عنه وجوه الناس.

وروى عيسى بن مهران (بإسناده) عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: أوصت فاطمة (عليها السلام) أن لا يُعلم إذا ماتت أبو بكر وعمر، ولا يصليا عليها. قال: فدفنها علي ليلاً ولم يعلمهما بذلك (۱).

أقول: التأمل في قوله (رحمه الله): (إنّ الوجه في تركه الطّيّلاً ردّه (فدك) هو الوجه في إقراره أحكام القوم... كان في تقية قوية) يعطي شدة مظلوميته الطّيّلاً، كما قال الطّيّلاً: ولو حملت الناس على تركها وحولتها إلى مواضعها (يعني الأعمال التي غيرت بعد رسول الله الله الناس ما كانت في عهد رسول الله الله النفي لتفرق عني جندي، حتى أبقى وحدي أو قليل من شيعتي الذين عرفوا فضلي وفرض إمامتي من كتاب الله وظل وسنة رسول الله الله الموضع الذي وضعه فيه رسول الله الله ورددت فدك إلى ورثة فاطمة (عليها السلام)... إذاً لتفرقوا عني.

والله لقد أمرت الناس أن لا يجتمعوا في شهر رمضان إلا في فريضة، وأعلمتهم أن اجتماعهم في النوافل بدعة، فتنادى بعض أهل عسكري ممن يقاتل معي: يا أهل الإسلام غيرت سنة عمر، ينهانا عن الصلاة في شهر رمضان تطوعاً. ولقد خفت أن يثوروا في ناحية جانب عسكري(٢).

٧ قال المحقق هاشم معروف الحسني: والسؤال الذي يفرض نفسه في المقام هو أنه: إذا كان النبي الله قد أعطاها فدكاً كما ادعت، وهي الصادقة في دعواها بلا شك في ذلك، وكانت تستغل منها ما يكفيها وتترك الباقي يتصرف به النبي الله فمن غير المتصور أن يخفى ذلك على المسلمين، وبخاصة أولئك الذين كانوا على اتصال دائم به، فلماذا والحال هذه لم يتقدم للشهادة غير علي وأم أيمن والحسنين كما في بعض الروايات ؟ والجواب عن ذلك: إنّ

١- مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص١٣٧.

٢- نقلاً عن كتاب فاطمة بهجة قلب المصطفى: ص٥٥.

فاطمة الزهراء (عليها السلام) لم تستعص عليها الشهود، ولم تكن مضطرة إلى إشهاد أم أيمن أو ولديها الحسن والحسين وهما طفلان صغيران يوم ذلك، بل كان لديها من الشهود ما لا يستطيع أحد أن يطعن بشهادتهم في مثل هذه المواضع كأبي ذر وعمار والمقداد والعباس وأولاده وسلمان وأبي سعيد الخدري وغيرهم ممن يشهدون بصدقها فيما تدعيه، ولو تعرضوا لأشد أنواع العقاب والعذاب، ولكن إذا صح أنما وقفت هذا الموقف فيبدو أن موضوع فدك لم يكن يهمها ولا هو من أهدافها، وإذا صح أنما قد أحضرت علياً والحسنين للشهادة فذاك، لكي تسجل على القوم رداً صريحاً لنصوص الرسول فيه وفي ولديه، على أنما لو أحضرت عشرين شاهداً من خيرة الصحابة لم يكن مستعداً للقضاء لها بما تطلب بل كان على ما يبدو من سير الأحداث مستعداً لأن يعارض شهادتهم بعشرات الشهود، كما عارض شهادة علي وأم أيمن بشهادة عمر بن الخطاب وعبد الرحمن بن عوف، كما نصت على ذلك رواية شرح وأم أيمن بشهادة وعارض إرثها من أبيها بحديث: (نحن معاشر الأنبياء لا نورث)... (۱).

\* \* \*

١- نقلاً عن كتاب فاطمة بهجة قلب المصطفى: ص٣٦.

#### الفصل الثالث:

#### دعوى الميراث

بعد أن صادرت السلطة الغاصبة فدكاً من الزهراء (عليها السلام)، طالبت بها عن طريق الميراث؛ إلزاماً للحجة؛ فعمدت بشتّى الأساليب لانتزاع الحق السليب منهم إلا أنّهم أبوا إلا مصادرة جميع الحقوق المالية لفاطمة (عليها السلام) بمدف سياسي لا يخفى على المنصف؛ وهو سلب القدرة المالية عن على بن أبي طالب السلام خوفاً من منازعته إياهم حقّه الذي سلبوه ومنصبه الذي تقمّصوه.

فبعد أن رفضوا كون فدك نحلة وملك لها في حياة أبيها النبي الله على من باب كونها ميراثاً لها قد ورثتها من أبيها، والغريب من البعض أنه يجعل المطالبة بالميراث بعد المطالبة بالنحلة نقضاً على حكمة وعصمة فاطمة (عليها السلام) فيقول: إنّ فاطمة طلبت فدك تارة بالنحلة وتارة بالإرث، فإن وقع ذلك عمداً أو سهواً منها بطل عصمتها ؟!

والحال إنّها إنما عدلت لدعوى الميراث بعد ردّ دعواها للنحلة؛ ولذا لم تتعرّض لدعوى النحلة في خطبتها بقدر ما تعرّضت لدعوى الإرث.

قال العلامة المحلسي (رحمه الله): إنما (عليها السلام) ادعت أنّ فدكاً كانت نحلة لها من رسول الله الله الله عليها في هذه الخطبة لتلك الدعوى ليأسها من قبولهم إياها، إذ كانت الخطبة بعد ما ردّ أبو بكر شهادة أمير المؤمنين الكيلا ومن شهد معه، وكان المنافقون الحاضرون معتقدون لصدقته، فتمسك بحديث الميراث لكونه من ضروريات الدين (۱).

كما ويقول بعض آخر بتقديم دعوى الميراث أولاً على دعوى النحلة، والحال أنّ الروايات تصرّح بأنّ دعوى الميراث كانت متأخرة عن دعوى النحلة.

فإنها (عليها السلام) لما أنكروا نحلتها عدلت إلى الميراث إلزاماً للحجة.

١- بحار الأنوار: ج٢٩ ص٢٨٠.

فوقعت المنازعة بينها وبين أبي بكر في إرث النبي على ، وكونها بنته الوحيدة فلابد أن ترث أباها طبقاً لتعاليم الإسلام، فجاءت لأبي بكر تطالبه بحقها الثابت لها في محكم التتريل الحكيم، إلا أن أبا بكر منعها منه أيضاً، وبرر ذلك بحديث رواه عن النبي على ينفي الإرث عن ذرية النبي على .

ولقد روى هذا الحديث كثير من المحدثين، فقد روى البخاري ومسلم وغيرهما عن عروة بن الزبير، عن عائشة، أنها أخبرته: أنّ فاطمة بنت رسول الله على أرسلت إلى أبي بكر، تسأله ميراثها من رسول الله على مأ أفاء الله عليه بالمدينة وفدك، وما بقي من خمس حيبر، فقال أبو بكر: إنّ رسول الله على قال: (لا نورث ما تركنا صدقة، إنّما يأكل آل محمد في هذا المال). وإنّي والله لا أُغيّرُ شيئاً من صدقة رسول الله عن حالها التي كانت عليها، في عهد رسول الله على أبي بكر في ذلك ...) (۱).

فصادرت السلطة ميراث فاطمة (عليها السلام) عبر اختلاقهم لهذا الحديث، وحرموا بنت محمد عليه من أبسط حقوقها.

فروي أنّ عائشة وحفصة اللتان شهدتا على النبي بأنه قال: (نحن معاشر الأنبياء لا نورث)، لما ولي عثمان، قالت له عائشة: أعطني ما كان يعطيني أبي وعمر، فقال: لا أجد له موضعاً في الكتاب ولا في السنة، ولكن كان أبوك وعمر يعطيانك عن طيبة أنفسهما وأنا لا أفعل. قالت: فأعطني ميراثي من رسول الله، فقال: أليس جئت فشهدت أنت ومالك بن أوس النضري أن رسول الله عن قال: لا نورث، فأبطلت حق فاطمة، وجئت تطلبينه؟ لا أفعل. قال: فكان إذا خرج إلى الصلاة نادت وترفع القميص وتقول: إنه خالف صاحب هذا القميص. فلما آذته صعد المنبر فقال: إنّ هذه الزعراء (القليلة الشعر) عدوة الله ضرب الله مثلها ومثل صاحبتها

١- صحيح البخاري: ج٤ ص٤٢، صحيح مسلم: ج٥ ص١٥٣، مسند أحمد: ج١ ص٢٠.

حفصة في الكتاب: ﴿إِمْرَأَةَ نُوحٍ وَإِمْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئاً وَقِيلَ ادْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾(١).

فقالت له: يا نعثل يا عدو الله إنما سماك رسول الله باسم نعثل اليهودي الذي باليمن، فلاعنته ولاعنها، وحلفت أن لا تساكنه بمصر أبداً وخرجت إلى مكة (١).

ونقف عند حديث نفي الإرث الذي نسبه الخليفة الأول للنبي الله لنرى هل يصح أن يصدر هذا الحديث من النبي الله، ونذكر مناقشات عديدة في ذلك.

### عدم حجيّة حديث لا نورث:

إنّ حديث عدم توريث الأنبياء الذي زعمه أبو بكر لا حجيّة له وأنّه مردود من عدة وجوه:

الوجه الأول: الحديث مخالف لصريح القرآن الكريم، الذي نصّ على توريث الأنبياء على الله الأنبياء على المريح الأنبياء الله ولا يمكن أن يصدر من الرسول ما يخالف القرآن، ومن هنا يكون هذا حديثاً موضوعاً بدافع سياسى كما تقدّم.

كما ونصّ القرآن الكريم على خصوص توريث الأنبياء بقوله تعالى حكاية عن زكريا الطَّيْلا: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيّاً ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيّاً ۞ (٤)، ولا ريب أنّ الميراث في الاستخدام اللغوي يطلق على ما يصحّ أن ينتقل من الموروث إلى الوارث كالأموال وما يجري مجراها، ولا يستعمل في غيرها إلا مجازاً، والأصل هو الحمل الظاهر

١- التحريم: ١٠.

٢- كشف الغمة: ج٢ ص١٠٨.

٣- النساء: ٧.

**٤**- مريم: ٥ – ٦.

المقتضي للحقيقة لا للمجازية، وليس لنا أن نعدل عن ظاهر الكلام بغير قرينة قطعية ودلالة واضحة، وهي مفقودة في المقام.

ومنه قوله تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ﴾ (١)، وهي ظاهرة في الدلالة على المراد، إذ أنّ إطلاق لفظ الميراث يقتضي أن يراد منه الأموال وما في معناها.

وتقدّم في خطبة الزهراء (عليها السلام) أنها احتجت على أبي بكر بهذه الآيات، وكذلك احتج بها أمير المؤمنين الكي لكن أبا بكر أبي إلا اللجاج والعناد والمكابرة وعدم الإنصات لصوت الحقّ والعدل.

أخرج ابن سعد في الطبقات: خبرنا محمد بن عمر حدثني هشام بن سعد عن عباس بن عبد الله بن معبد عن جعفر قال جاءت فاطمة إلى أبي بكر تطلب ميراثها وجاء العباس بن عبد المطلب يطلب ميراثه وجاء معهما علي فقال أبو بكر قال رسول الله (لا نورث ما تركنا صدقة) وما كان النبي يعول فعلي فقال علي ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وقال زكريا ﴿يَرِثُنِي صدقة) وما كان النبي يعول فعلي فقال علي ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وقال زكريا ﴿يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ ﴾ قال أبو بكر هو هكذا وأنت والله تعلم مثلما أعلم فقال علي السَيْكُ هذا كتاب الله ينطق فسكتوا وانصرفوا (١٠).

فخبر نفي الإرث لا يجوز الأخذ به لمخالفته للكتاب الكريم، وحاشا لرسول الله الله أن يقول بما يخالف كلام الله عَجَلًا.

هذا زيادة على رفض باب مدينة علم النبي الله وسيدة نساء العالمين (عليها السلام) لما زعمه أبو بكر، ولو كان صادقاً بزعمه، لكانا عليهما السلام أولى الخلق بحقيقة ذلك الحديث، مما يكشف عن اختلاقه ووضعه.

ولكن أنصاره حاولوا الكذب على النبي على النبي الله فنسبوه إلى آخرين أيضاً، مع أنّ الثابت هو الختصاص أبي بكر به وتفرّده بنقله.

١- النمل: من الآية ١٦.

٢- الطبقات الكبرى: ج٢ ص٥١٥.

قالت عائشة: إنّ الناس اختلفوا في ميراث رسول الله، فما وجدوا عند أحدٍ من ذلك علماً، فقال أبو بكر: سمعت رسول الله على يقول: إنّا معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة (١).

لذا قال ابن أبي الحديد المعتزلي في شرح نفج البلاغة: إنه لم يرو هذا الخبر إلا أبو بكر وحده، ذكر ذلك أعظم المحدثين، حتى أنّ الفقهاء في أصول الفقه أطبقوا على ذلك في احتجاجهم في الخبر برواية الصحابي الواحد (٢).

وقال تعليقاً على حديث نفي الإرث: قلت: هذا حديث غريب، لأنّ المشهور أنه لم يروِ حديث انتفاء الإرث اللّ أبو بكر وحده (٣).

وقال أيضاً قلت: صدق المرتضى رحمه الله فيما قال أما عقيب وفاة النبي الله ومطالبة فاطمة (عليها السلام) بالإرث فلم يرو الخبر إلا أبو بكر وحده وقيل: أنه رواه معه مالك بن أوس بن الحدثان وأمّا المهاجرون الذين ذكرهم قاضي القضاة فإنما شهدوا بالخبر في خلافة عمر وقد تقدّم ذكر ذلك (٤).

وقال السيوطي: واختلف الأصحاب في ميراثه النبي فما وجدوا عند أحد من ذلك علماً. فقال أبو بكر: سمعت رسول الله عليه يقول: إنا معشر الأنبياء لا نورث، ما تركناه صدقة (٥).

١- كنز العمال: ج١٢ ص٤٨٨.

٢- شرح نهج البلاغة: ج١٦ ص٢٢٧. قال ابن أبي الحديد: وقال شيخنا أبو علي: لا تقبل في الرواية إلا رواية اثنين كالشهادة، فخالفه المتكلمون والفقهاء كلهم، واحتجوا عليه بقبول الصحابة رواية أبي بكر وحده: (نحن معاشر الأنبياء لا نورث)، حتى إن بعض أصحاب أبي على تكلف لذلك جوابا، فقال: قد روى أن أبا بكر يوم حاج فاطمة عليه السلام قال: أنشد الله امرأ سمع من رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا شيئا! فروى مالك بن أوس بن الحدثان، أنه سمعه من رسول الله عليه وسلم، وهذا الحديث ينطق بأنه استشهد عمر وطلحة والزبير وعبد الرحمن وسعدا، فقالوا: سمعناه من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأين كانت هذه الروايات أيام أبى بكر! ما نقل أن أحدا من هؤلاء يوم خصومة فاطمة عليه السلام وأبي بكر روى من هذا شيئاً (شرح نهج البلاغة: ج١٦ ص٢٢٧).

وقال السيد المرتضى (رضي الله عنه): إنّ الخبر (أي خبر نفي الإرث) على كلّ حال لا يخرج من أن يكون غير موجب للعلم، وهو في حكم أخبار الآحاد، وليس يجوز أن يرجع عن ظاهر القرآن بما يجري هذا المجرى، لانّ المعلوم لا يُخَصّ إلاّ بمعلوم، وإذا كانت دلالة الظاهر معلومة لم يجز أن يرجع عنها بأمر مظنون (الشافي: ج٤ ص٦٦).

٣- شرح نهج البلاغة: ج١٦ ص٢٢١.

٤- شرح نهج البلاغة لآبن أبي الحديد: ج١٦ ص٢٤٥.

٥- تاريخ الخلفاء: ص٧٣.

قال ابن حجر: اختلف الأصحاب في ميراث النبي فما وجدوا عند أحد من ذلك علما. فقال أبو بكر: سمعت رسول الله على يقول: إنا معاشر الأنبياء لا نورث (١).

ولا ندري كيف تُقبل رواية الخصم متفرّداً بحديث يناقض كتاب الله ويعارض النقل، ولا تقبل شهادة فاطمة (عليها السلام) التي توافق الكتاب الكريم ولا تعارض النقل، وهي الصديقة المطهّرة من الرجس ؟! إلا أنه بفقدان الورع والتقوى وشرف الخصومة يكون الخصم هو الحاكم، وللحاكم أن يحكم بما يشاء، والحقّ معه على أيّ حال !!

والذي يدلّ على ما تقدّم أنّ أمير المؤمنين العَلِيْلِم والعباس عمّ الرسول على ما تقدّم أنّ أمير المؤمنين العَلِيْلِم والعباس عمّ الرسول على ما تقدّم أنّ أمير المؤمنين العَلِيم عنه وفاة أبي بكر ووفاة الزهراء (عليها السلام).

فقد روي أنّ العباس (رضي الله عنه) وعليّاً العَلَيْلَا جاءا عمر بن الخطاب يطلبان ميراثهما من رسول الله عنه أزواج النبي عنه أرسلن عثمان بن عفان إلى أبي بكر يسألن ميراثهن من رسول الله عنه (۱).

فهل يصح مع ذلك ماروي من أنّ عمر بن الخطاب ناشد عليّاً العَلَيْلًا والعباس (رضي الله عنه): هل تعلمان ذلك ؟ أي حديث منع الارث فقالا: قد قال ذلك <sup>(٤)</sup>.

فإذا كانا يعلمانه، فكيف جاء العباس وفاطمة (عليها السلام) إلى أبي بكر يطلبان الميراث ؟ وكيف جاء علي التَكِيُّلِمُ والعباس إلى عمر بن الخطاب يطلبان الميراث ؟

فهل يصح أن يقال: إنّهما كانا يعلمان الحديث، ثمّ جاءا يطلبان الإرث الذي لا يستحقانه؟ أو إنّ عليّاً العَلَيْلِ كان يعلم ذلك ثمّ يمكّن فاطمة (عليها السلام) أن تخالف قول الرسول الله

١- الصواعق المحرقة: ص٥٥.

٢- المعجم الأوسط: ج٥ ص٢٦.

**٤**- مسند أحمد: ج١ ص٢٠٨.

وتطلب ما لا تستحقه، وأن تخرج من دارها وتنازع أبا بكر، وتكلمه بما كلمته دفاعاً عن حقها ؟ مع ما لعلي الكليلة من الزهد والعصمة والطهارة والذوبان في ذات الله والحبّ الشديد لإجراء أحكامه وسُنّة نبيه عليه، إنّ أهل البيت الكليلة أورع وأبرّ وأتقى من أن يطلبوا دنيا فانية أو عرضاً زائلاً، خصوصاً وأن أمير المؤمنين الكليلة قد ضرب أروع أمثلة الزهد في هذه الدنيا التي طلّقها ثلاثاً لا رجعة له فيها.

فهل يتصور عاقل بأنّه الطّين الله جاء ينازع المسلمين حقّهم وهو الذي عرف عنه تصلّبه في الحق إلى الدرجات القصوى حتى أنّ الحق لم يترك له صديقاً!!

وفي صحيح مسلم أنّ عمر قال للعباس وعلي الكيلان: (فحئتما تطلب ميراثك من ابن أخيك ويطلب هذا ميراث امرأته من أبيها فقال أبو بكر قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما نورث ما تركنا صدقة فرأيتماه كاذباً آثماً غادراً خائناً والله يعلم أنه لصادق بار راشد تابع للحق ثم توفى أبو بكر وأنا ولي رسول الله صلى الله عليه وسلم وولي أبي بكر فرأيتماني كاذباً آثماً غادراً خائناً...) (1).

فكيف يريان هذا الرأي، ويحكمان هذا الحكم على أبي بكر وعمر في عملهما بأمر فدك وسائر إرث النبي على وهما يعلمان أن رسول الله على قال: لا نورث ؟!

وعليه فلا تستقيم مطالبة الزهراء (عليها السلام) وأمير المؤمنين التَّكِينُ بإرث النبي الله إلاّ العلمهما بكذب الخبر المانع للإرث.

الوجه الثاني: لو صحّ صدور الحديث لبيّن النبي الله لورثته بأنّ تركته صدقة لكلِّ المسلمين، وليس لهم حقّ المطالبة بالإرث بعده، لئلا يتعرّضوا لمواضع التهمة في المطالبة بما لا يستحقونه، وليقطع دابر الفرقة والاختلاف.

۱- صحیح مسلم: ج٥ ص١٥٢.

فهل يمكن أن يقال: إنَّ النبي على الله علم أنَّ ورثته سيقسمون تركته من بعده وفقاً لأحكام الشريعة ؟ أو إنّه كان يعلم ذلك ولكن قصّر في تبليغ الأحكام والعياذ بالله ؟! وتلك علامات استفهام جوابما أنَّ الحديث موضوع على رسول الله ﷺ.

وكيف يمكن أن نتصور أنّ النبي على يشرّع حكماً يخالف نصوص القرآن الكريم ويخفيه عن جميع المسلمين، ولا يبلغه إلا لأبي بكر وهو غير وارث ؟ بل كيف يمكن أنّ نتصور أنّ أمير المؤمنين علياً الطَّكِيرٌ وباب مدينة علم الرسول عليه كان يجهل هذا الحكم، وهو أقضى الأمّة وأعلمها بالكتاب والسُنّة ؟!

الوجه الثالث: ولو صح حديث أبي بكر، لكان عليه أن يحرّم جميع الورثة من أموال الرسول الخاصة به، لكنّه ترك أزواج النبي الله في حجرهن من غير بينة ولا شهادة تدلُّ على الهبة أو التمليك، ولم يُدخِل بيوت النبي الله وأثاثها في الأموال العامة، فهل الحكم بعدم التوريث مختصاً بالزهراء (عليها السلام) ؟ أم هناك آية خصّت عائشة وحفصة وغيرهما وأخرجت بنت المصطفى الله من الإرث ؟

ولقد أوصى أبو بكر حينما حضرته الوفاة أن يُدفَن إلى جنب رسول الله عليه وفي حجرته، واستأذن لذلك من عائشة، فلو كانت أمواله صدقه، فإنّ حجرة النبي على من الأموال العامّة، وينبغي لأبي بكر أن يستأذن من جميع المسلمين في ذلك لا من عائشة وحدها، بل من جميع نساء النبي الله إن كن يرثن النبي الله بخلاف فاطمة (عليها السلام) التي خرجت من قانون الإرث بحديث أبي بكر المزعوم، فكأنه لم يصدق روايته (۱).

١- لقد استئثارت عائشة ببيت النبي رُنِّينًا غير دفن أبي بكر وعمر في حجرته رُنِّينًا ، أنَّها منعت الإمام الحسين اليني أن يدفن أخاه الحسن اليِّي إلى جانب جدّه وركبت بغلة، وخرجت تنادي: لا تدفنوا في بيتي من لا أحبّ، واصطفّ بنو هاشم وبنو أميّة للحرب، ولكن الإمام الحسين اليِّي قال لها: " إنّه سيطوف بأخيه اللَّه على قبر جده اللَّه ثمّ يدفنه في البقيع،

ذلك لأنّ الإمام الحسن الي أوصاه أن لا يهرق من أجله ولو محجمة من دم. فقال ابن عباس رضى الله عنه: واسوأتاه يومًا على بغل، ويومًا على جمل؟ وفي رواية: يومًا تجمَّلت، ويومًا تبغّلت، وإن عشت تفيّلت. فأخذه من الشعراء ابن الحجاج البغدادي مشيراً إلى استئثار عائشة بكل بيت النبي عليه دون باقى نسائه، فقال:

لكِ التسع من الثمن و بالكلِّ تملكتِ وإن شئت تفيّلتِ تجمّلتِ تبغّلتِ بحار الأنوار: ج٤٤ ص٤٥١.

وقال الصقر البصري:

على بغلك أسرعت ويوم الحسن الهادي

عن المفضل بن صالح، عن بعض أصحابه، عن أحدهما قال: إنّ فاطمة انطلقت إلى أبي بكر فطلبت ميراثها من نبي الله عن فقال: إنّ نبي الله لا يورث، فقالت: أكفرت بالله وكذبت بكتابه ؟ قال الله تعالى: ﴿يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانثيين ﴿(١).

فلا توجد آية خصّت نفي الإرث عن بنت محمد على السياسة الشيطانية التي تجعل الحق باطلاً والباطل حقاً.

ثم لو صحّ صدور الخبر لما ناقض عمر بن الخطاب عمل صاحبه، فقسّم ميراث النبي على على أزواجه ودفع صدقته بالمدينة إلى على العَلَيْلِ والعباس.

روى البخاري في كتاب المزارعة عن نافع، قال: إنّ عبد الله بن عمر قال: قسّم عمر خيبر، فخيّر أزواج النبي الله أن يُقطَع لهنّ من الماء والأرض، أو يُمضى لهنّ، فمنهنّ من اختار الأرض، ومنهنّ من اختار الوسق، وكانت عائشة اختارت الأرض (٢).

فهذه خيبر التي طالبت الزهراء (عليها السلام) بنصيبها منها كميراثٍ لها من أبيها الرسول فهذه خيبر التي طالبت الزهراء (عليها أيام خلافته على أزواج النبي الله ! فإذا كان النبي لا يورث، فكيف تقسم خيبر على أزواج النبي الله ، فهل قسمها عمر عليهن لكونهم يرثن؟ إذن فلماذا ترث الأزواج ولا ترث البنت ؟

وعن عائشة، قالت: أمّا صدقة رسول الله ﷺ بالمدينة، فدفعها عمر إلى على والعباس (٣).

فلو صحّ أنّ النبي الله لا يورث، وأنّ ما تركه صدقة للمسلمين، فكيف يدفع عمر ذلك إلى على الطّيِّك والعباس ؟ ولماذا لم يدفع رجال السلطة هذه الأموال في حياة الزهراء (عليها

ومايست ومانعت وخاصمت وقاتلت

وفي بيت رسول الله عدّمت

هل الزوجة أولى بال مواريث من البنت

لك التسع من الثمن فبالكلِّ تحكّمت

تجمّلتِ تبغّلتِ ولو عشت تفيّلتِ مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص٢٠٥.

١- تفسير العياشي: ج١ ص٢٢٥، بحار الأنوار: ج٢٩ ص١١٩.

٢- صحيح البخاري: ج٣ ص٦٨، وفي السنن الكبرى: ج٦ ص١١٦، فكانت عائشة وحفصة ممن اختارتا الأرض
 والماء.

٣- السنن الكبرى: ج٦ ص٣٠١.

السلام)، إنّها السياسة التي تطلبت أن يمنعوا حيث توجب المصالح تثبيت ركائز الدولة وتدعيم أركانها، وأن يعطوا في وقت الرخاء والاستقرار وبسطة الفتوح.

الوجه الرابع: لو صحّ الحديث لانصرفت الصديقة الطاهرة فاطمة (عليها السلام) عن مطالبتها راضية مخبتة، لكن المحقَّق أنّ الزهراء (عليها السلام) غضبت على أبي بكر وعمر وهجرتهما بعد سماعها الحديث المفترى على أبيها العظيم محمد عمد عماد ما وماتت وهي ساخطة عليهما، وأوصت أن تدفن ليلاً، وأن لا يحضرا الأول والثاني جنازتها، ولا يصليا عليها، وأن يعفى موضع قبرها، فدفنها على العَلِيلاً، وغيّب قبرها، ولم يُعلم بما أحداً منهما، كما سيأتي ذلك في محلّه.

ومثل هذا لا تفعله الزهراء (عليها السلام) بمن هو مصيب في قوله وفعله لاَنها (عليها السلام) لا تغضب لغير الحق، وأن الله يغضب لغضبها ويرضى لرضاها.

ولما تمثلت الزهراء (عليها السلام) وقالت (١):

# تجهّمتنا رجالٌ واستخفّ بنا للّا فُقِدت وكلُّ الإرث مغتصبُ

الوجه الخامس: رويت بعض الأخبار التي تعارض حديث منع الإرث، منها ما جاء في السيرة الحلبية عن سبط ابن الجوزي، قال: إنّ أبا بكر كتب لفاطمة (عليها السلام) بفدك، ودخل عليه عمر، فقال: ما هذا ؟ فقال: كتاب كتبته لفاطمة بميراثها من أبيها. فقال: ثمّاذا تنفق على المسلمين وقد حاربتك العرب كما ترى ؟ ثم أخذ عمر الكتاب فشقّه (۱).

وواضح من الخبر أنّه كتب بفدك لفاطمة (عليها السلام) على أنها إرث من أبيها ﷺ وهو يخالف رواية أبي بكر المانعة لتوريث الأنبياء.

وروى أحمد في مسنده عن أبي الطفيل قال: أرسلت فاطمة (عليها السلام) إلى أبي بكر: أنت ورثت رسول الله عليها أم أهله ؟ قال: لا، بل أهله (٢).

١- اللمعة البيضاء: ص٧٠٧.

٢- السيرة الحلبية: ج٣ ص٤٨٨.

**٦-** مسند أحمد: ج١ ص٤.

وعلق ابن أبي الحديد على الحديث قائلاً: في هذا الحديث عجب، لاَنها قالت له: أنت ورثت رسول الله على أم أهله ؟ قال: بل أهله، وهذا تصريح بأنه على موروث يرثه أهله، وهو خلاف قوله: (لا نورث) (١).

أخيراً فإن ّأرض فدك هي حقّ خالص لفاطمة (عليها السلام) لا يمكن المماراة فيه سواء كان نحلة أو ميراثاً، وأن الخبر الذي تفرّد به أبو بكر قد جرّ على الأمّة مزيداً من المحن والإحن، وفتح عليها باب العداء على مصراعيه، وأجّج البغضاء والشحناء، وشقّ عصا المسلمين إلى اليوم.

\* \* \*

١- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج١٦ ص٢١٩.

#### الفصل الرابع:

### إسقاط سهم ذوي القربى

لقد نص الكتاب الكريم على سهم ذوي القربي في قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴿() وكان رسول الله ﷺ يختص بسهمٍ من الخمس، ويخص أقاربه بسهمٍ آخر منه، فلمّا ولي أبو بكر تأوّل الآية، فأسقط سهم النبي ﷺ وسهم ذوي القربي، ومنع بني هاشم من الخمس، وجعلهم كسائر يتامى المسلمين ومساكينهم وأبناء السبيل منهم.

قال أبو بكر أحمد بن عبد العزيز الجوهري: أخبرني أبو زيد عمر بن شبّة، قال: حدّثني هارون بن عمير، قال: حدّثنا الوليد بن مسلم، قال: حدّثني صدقة أبو معاوية، عن محمّد بن عبدالله، عن محمّد بن عبد الرحمن بن أبي بكر، عن يزيد الرقاشي، عن أنس بن مالك، أنّ فاطمة (عليها السلام) أتت أبا بكر فقالت: (لقد علمت الّذي ظلمتنا عنه أهل البيت من الصدقات، وما أفاء الله علينا من الغنائم في القرآن من سهم ذوي القربي! ثمّ قرأت عليه قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا انّما غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْء فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ وَلِلرّسُولِ وَلِذِي القُرْبَى﴾).

فقال لها أبو بكر: بأبي أنت وأمي ووالدٍ وَلَدكِ ! السمع والطاعة لكتاب الله، ولحق رسول الله الله على منه أنّ هذا الله الله الله الله على منه أنّ هذا السهم من الخمس يسلم إليكم كاملاً.

قالت: (أفلك هو ولأقربائك) ؟ قال: لا، بل أنفق عليكم منه، وأصرف الباقي في مصالح المسلمين، قالت: (ليس هذا حكم الله تعالى). قال: هذا حكم الله عهد الله عهد إلي أو أوجبه لكم حقاً صدّقتك وسلّمته كلّه إليك وإلى أهلك؛ قالت: (إنّ رسول الله عهد إلي في ذلك بشيء، إلا أنّي سمعته يقول لما أنزلت هذه الآية: أبشروا آل محمّد فقد جاءكم الغنى).

١- الأنفال: ٤١.

قال أبو بكر: لم يبلغ علمي من هذه الآية أن أسلم إليكم هذا السهم كلّه كاملاً، ولكن لكم الغنى الّذي يغنيكم، ويفضل عنكم، وهذا عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح فاسأليهم عن ذلك، وانظري هل يوافقك على ما طلبت أحد منهم! فانصرفت إلى عمر فقالت له مثل ما قالت لأبي بكر، فقال لها مثل ما قاله لها أبو بكر، فعجبت فاطمة (عليها السلام) من ذلك، وتظنّت أنهما كانا قد تذاكرا ذلك واجتمعا عليه.

قال أبو بكر: وأخبرنا أبو زيد قال: حدّثنا هارون بن عمير، قال: حدّثنا الوليد، عن ابن أبي لهيعة، عن أبي الأسود، عن عروة، قال: أرادت فاطمة أبا بكر على فَدَك وسهم ذوي القربي، فأبى عليها، وجعلهما في مال الله تعالى.

قال أبو بكر: أخبرنا أبو زيد، قال: حدّثنا أحمد بن معاوية، عن هيثم، عن جويبر، عن أبي الضحاك، عن الحسن بن محمّد بن عليّ بن أبي طالب الكيّلا، أنّ أبا بكر منع فاطمة وبني هاشم سهم ذوي القربي، وجعله في سبيل الله في السلاح والكراع (١).

وبينت للخليفة أنّ حكمه هذا بخلاف ما أنزل الله تعالى على نبيه الكريم على، فقالت: (ليس هذا حكم الله!! وكأنه أعرف (ليس هذا حكم الله!! وكأنه أعرف بحكم الله من أهل بيت العصمة والطهارة الذي أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً.

ومن ثم يشهد الخليفة عمر وأبو عبيدة على ما يقول، فيقول لفاطمة: (وهذا عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح، فاسأليهما عن ذلك، وانظري هو يوافقك على ما طلبت أحدٌ منهما، فانصرفت إلى عمر، فقالت له مثل ما قالت لابي بكر، فقال لها مثل ما قال أبو بكر، فعجبت فاطمة (عليها السلام) من ذلك، وتظنّت أنهما كانا قد تذاكرا ذلك واجتمعا عليه).

١- السقيفة وفدك: ص١١٧ – ١١٨.

أقول: ليس هو ظنّاً، وإنّما اليقين، إذ كيف يتّفق فعل أولئك على خلاف كتاب الله ﷺ لو لم يكن ثمة اتفاق مسبق بينهم ؟!

فالحمد لله الذي فضح أعداء آل محمد في كل زمان.

\* \* \*

## الباب الخامس

### وفيه فصول:

- الفصل الأول: حزن الزهراء بعد أبيها (صلى الله عليه وآله)
  - الفصل الثاني: الزهراء على فراش المرض
  - الفصل الثالث: في شهادة الزهراء (عليها السلام)

#### الفصل الأول:

#### حزن الزهراء بعد أبيها (صلى الله عليه وآله)

مجالس العزاء والبكاء على فقد المصطفى (صلى الله عليه وآله):

روت مصادر الفريقين أن فاطمة (عليها السلام) كانت تندب أباها على وتبكيه ليلاً ونهاراً، وتندبه بأبيات شعر مشجية.

فروى البخاري عن أنس رضي الله عنه قال لما ثقل النبي الله جعل يتغشاه فقالت فاطمة (عليها السلام): (واكرب أباه)، فقال لها: (ليس على أبيك كرب بعد اليوم) فلما مات قالت: (يا أبتاه، أجاب رباً دعاه يا أبتاه من جنة الفردوس مأواه يا أبتاه إلى جبريل ننعاه)، فلما دفن قالت فاطمة (عليها السلام): (يا أنس أطابت أنفسكم أن تحثوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم التراب) (۱).

قال ابن شهر آشوب في المناقب: روي انها ما زالت بعد أبيها معصبة الرأس ناحلة الجسم منهدة الركن باكية العين محترقة القلب يغشى عليها ساعة بعد ساعة وتقول لولديها: (أين أبوكما الذي كان يكرمكما ويحملكما مرّة بعد مرّة ؟ أين أبوكما الذي كان أشد الناس شفقة عليكما فلا يدعكما تمشيان على الأرض ولا أراه يفتح هذا الباب أبداً ولا يحملكما على عاتقه كما لم يزل يفعل بكما،..) (٢).

وكانت تأتي قبر أبيها على وتشم تراب القبر.

روى أحمد في مسنده: أنها أخذت قبضة من تراب النبي الله فوضعتها على عينيها، ثم قالت (٢):

ماذا على من شم تربة أحمد أن لا يشم مدى الزمان غواليا

١- صحيح البخاري: ج٥ ص١٤٤.

٢- مناقب آل أبي طَالب: ج٣ ص١٣٧.

٣- مسند أحمد: ج٢ ص٤٨٩.

## صبت على مصائب لو أنها صبت على الأيام عدن لياليا

وكانت تقيم تلك المجالس عند قبر أبيها ﷺ، وفي بيتها وفي البقيع أيضاً. واستمرت على ذلك طوال مدتما بعد النبي ﷺ حتى عدّها صادق أهل البيت العَلَىٰ من البكائين.

فعن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن محمّد بن سهل، يرفعه إلى أبي عبد الله السّلاق قال: (البكّاؤون خمسة: آدم، ويعقوب، ويوسف، وفاطمة بنت محمّد على وعليّ بن الحسين (عليهما السلام)... وأمّا فاطمة (عليها السلام) فبكت على رسول الله على حتّى تأذّى بما أهل المدينة، فقالوا لها: قد آذيتينا بكثرة بكائك!! فكانت تخرج إلى المقابر مقابر الشهداء فتبكي حتّى تقضي حاجتها، ثمّ تنصرف ...) (۱).

وروى في المناقب عن الصادق الطَّيْلِينَ: (أمّا فاطمة فبكت على رسول الله على تأذّى أمّا فاطمة فبكت على رسول الله على تأذّى النهار! أهل المدينة، فقالوا لها: آذيتينا بكثرة بكائك!! إمّا أن تبكي بالليل، وإمّا أن تبكي بالنهار! وكانت تخرج إلى مقابر الشهداء، فتبكي) (٢).

روى الكليني بسنده عن الصادق الكليني، قال: (عاشت فاطمة بعد رسول الله الله محمسة وسبعين يوماً لم تر كاشرة ولا ضاحكة تأتي قبور الشهداء في كل جمعة مرتين الاثنين والخميس فتقول: هاهنا كان رسول الله الله وهاهنا كان المشركون) (٣).

وروى ابن شهرآشوب في المناقب عن الباقر الكيلا، قال: (ما رُأيت فاطمة ضاحكة قط منذ قبض رسول الله عليه حتى قبضت) (٤).

١- الخصال: ص٢٧٣.

٢- مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص١٠٤.

٣- الكافي: ج٤ ص٦١٥.

٤- مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص١١٩.

٥- نظم درر السمطين: ص١٨١.

وقال ابن كثير: ويقال إنها لم تضحك في مدة بقائها بعده الطَّيْكُلُ، وأنها كانت تذوب من حزنها عليه، وشوقها إليه (۱).

و جاء في ذخائر العقبى: وذكر أنها لما أرتها النعش تبسمت وما رؤيت مبتسمة يعني بعد النبي صلى الله عليه وسلم إلى يومئذٍ (٢).

وقال ابن الصباغ المالكي: إن فاطمة (عليها السلام) لم تضحك بعد موت النبي الله حتى قبضت (۲).

#### شكايتها وتظلمها (عليها السلام):

وقد كانت (عليها السلام) تندب أباها المصطفى الله بنوع من التظلّم والتألّم والشكاية له مما جرى عليها ممن آذاها. وإليك بعض المقطوعات الشعرية في ذلك مما روي عنها (عليها السلام). فقد روي أنّها (عليها السلام) مُثلّت بشعر فاطمة بنت الأجحم، قالت (عليها السلام):

قد كنت لي جب للا أل وذ بظله قد كنت جار حميتي ما عشت لي واغ ض من طرفي واعلم أنه حضرت منيته فأسلمني العزا نشر الغراب علي ريش جناحه اني لأعجب من يروح ويغتدي فاليوم أخضع للذليل واتقي وإذا بكت قمري ة شجنا بحا فالله صبرني على ما حل بي

فالي وم تسلمني لاجرد ضاح واليوم بعدك من يريش جناحي قد مات خير فوارسي وسلاحي وممكنت ريب المنون جواحي فظللت بين سيوفه ورماح والموت بين بكوره ورواح ذلي وادفع ظالمي بالراح ليلاً على غصن بكيت صباحي مات النبي قد انطفي مصباحي

١- البداية والنهاية: ج٦ ص٣٦٧.

٢- ذخائر العقبى: ص٥٣.

٣- الفصول المهمة في معرفة الأئمة: ج١ ص٦٦٩.

٤- مناقب آل أبي طالب: ج١ ص ٢٠٨.

وروي أنّها طافت بقبر أبيها على فقالت:

قد كان بعدك أنباء وهنبثة لو كنت شاهدها لم تكثر الخطب إنا فقدناك فقد الأرض وابلها واختل قومك فاشهدهم ولا تغب أبدت رجالٌ لنا فحوى صدورهم لما قضيت وحالت دونك الترب بحهمتنا رجالٌ واستخفّ بنا إذ غبت عنا فنحن اليوم نغتصب قد كنت بدراً ونوراً يستضاء به عليك تترل من ذي العزة الكتب وكان جبريل بالآيات يؤنسنا فغاب عنا فكل الخير محتجب وقد رزينا بما لم يرزه أحد من البرية لا عجم ولا عرب

### أذان بلال يذكر الزهراء بأبيها (صلى الله عليه وآله):

لمّا قبض النبيّ على امتنع بلال من الأذان قال: لا أؤذن لأحد بعد رسول الله على وإنّ فاطمة (عليها السلام) قالت ذات يوم: (إنّي أشتهي أن أسمع صوت مؤذّن أبي على بلال) فبلغ ذلك بلالاً فأخذ في الأذان، فلمّا قال: الله أكبر الله أكبر، ذكرت أباها وأيامه فلم تتمالك من البكاء، فلمّا بلغ إلى قوله: أشهد أنّ محمداً رسول الله على شهقت فاطمة (عليها السلام) وسقطت لوجهها وغشي عليها، فقال الناس لبلال: امسك يا بلال، فقد فارقت ابنة رسول الله على الدنيا، وظنّوا أنّها قد ماتت، فقطع أذانه و لم يتمه، فأفاقت فاطمة (عليها السلام) وسألته أن يتمّ الأذان فلم يفعل، وقال لها: يا سيّدة النسوان، إنّي أخشى عليك ممّا تترلينه بنفسك إذا سمعت صوتي بالأذان، فأعفته عن ذلك (۱).

وعن علي الطَّكِيرُ قال: (غسلتُ النبي اللهِ في قميصه، فكانت فاطمة تقول: أربي القميص، فإذا شمَّته غشى عليها فلمّا رأيت ذلك غيّبته) (٢).

١- من لا يحضره الفقيه: ج١ ص٢٩٨.

٢- بيت الأحزان: ص١٦٧.

لقد تمادت السلطة الغاصبة وبلا رادع في غيها وظلمها لحبيبة محمد على فمنعوها من أبسط الحقوق المشروعة للإنسان، ألا وهو البكاء حزناً على فقد أبيها، فقالوا للإمام علي الطَّيْلِينَّ: إنَّ فاطمة قد أزعجتنا ببكائها !! فبني لها الإمام الطَّيْلِينَّ بيتاً خارج المدينة سمي بيت الأحزان!!

قال الشيخ المجلسي: ثمّ رجعت إلى مترلها وأخذت بالبكاء والعويل ليلها ونحارها، وهي لا ترقأ دمعتها، ولا تحداً زفرتها، فاجتمع شيوخ أهل المدينة، وأقبلوا إلى أمير المؤمنين الطبي فقالوا له: يا أبا الحسن، إنّ فاطمة تبكي بالليل والنهار، فلا أحد منّا يتهنّأ بالنوم في الليل على فرشنا! ولا بالنهار لنا قرار على أشغالنا وطلب معايشنا! وإنّا نخبرك أن تسألها إمّا أن تبكي ليلاً أو نحاراً!! فقال الطبي : (حبّاً وكرامة). فأقبل أمير المؤمنين الطبي حتّى دخل على فاطمة صلوات الله عليها وهي لا تفيق من البكاء، ولا ينفع فيها العزاء، فلمّا رأته سكنت هنيئة له. فقال لها: (يابنت رسول الله، إنّ شيوخ المدينة يسألونني أن أسألك إمّا تبكين أباك ليلاً وإمّا نحاراً). فقالت: (يا أبا الحسن، ما أقلّ مكثي بينهم، وما أقرب مغيبي من بين أظهرهم، فوالله، لا أسكت ليلاً ولا نحاراً أو ألحق بأبي رسول الله على البقيع، نازحاً عن المدينة، يسمّى بيت رسول الله ما بدا لك). ثمّ إنّه الطبي بني لها بيتاً في البقيع، نازحاً عن المدينة، يسمّى بيت الأحزان،.. (().

قال السمهودي: إنّ الغزالي ذكر استحباب الصلاة في مسجد فاطمة (عليها السلام) بالبقيع، وقال غيره: إنّه المعروف ببيت حزن لأنّ فاطمة (عليها السلام) أقامت فيه أيام حزنها على أبيها السلام).

\* \* \*

١- بحار الأنوار:٤٣/ص١٧٧.

٢- تاريخ المدينة: ج٢/ص٩٥، وفي وفاء الوفاء:ج ٣/ص٩٠٧.

## الفصل الثاني:

#### الزهراء (عليها السلام) على فراش المرض

لشدة المصائب النازلة على قلبها وبدنها فقد مرضت سيدة النساء فاطمة الزهراء (عليها السلام)، وبدأ نبأ رسول الله على يقترب من التحقق؛ حيث أخبرها بأنها (عليها السلام) أسرع أهل بيته لحوقاً به.

ولم تكن بنت محمد عليه تشكو من داء عضال قبل وفاة أبيها عليه وقبل واقعة الدار وهجوم القوم عليها وما قاسته من آثار تلك الواقعة اللعينة، التي أدت لإسقاط جنينها وكسر ضلعها وضربها.

يقول الأصفهاني في ارجوزته (١):

وما أصابها من المصاب مفتاح بابه حديث الباب إنّ حديث الباب ذو شجون مما جنت به يد الحؤؤن وجاوز الحد بلطم الخد شلت يد الطغيان والتعدّي

كلّ هذه الأُمور ساهمت في انحراف صحتها وقعودها عن ممارسة أعمالها، وكان زوجها العطوف هو الذي يتولّى تمريضها، وتعينه على ذلك أسماء بنت عميس.

### عيادة نساء المهاجرين والأنصار للزهراء (عليها السلام):

لم يصرّح التأريخ بالسبب الحقيقي والدافع الأصلي الذي دعا نساء المهاجرين والأنصار لعيادة السيّدة فاطمة الزهراء (عليها السلام)، فهل كان ذلك بإيعاز من رجالهن ؟ ثم ما الذي دعاهم لإرسال نسائهم لعيادة الصديقة فاطمة (عليها السلام) ؟ فهل كان الداعي والسبب الذي يكمن وراء ذلك هو شعور بالتقصير والخذلان بعد أن بينت حبيبة رسول الله على موقفها في خطبتها التي خطبتها في مسجد أبيها على السلطة الغاصبة وموقفها

١- الأنوار القدسية: ص٤٣.

الفاضح لهم ؟ أم حصل وعي عند النساء وشعرن بالتقصير بل الخذلان لبنت رسول الله على فانتشر هذا الشعور بين النساء فحضرن للعيادة والمجاملة أو إرضاء لضمائرهن المتألمة ممّا حدث وجرى على سيدة النساء ؟

أم كانت هناك أسباب سياسية فرضت عليهن ذلك، فحضرن لتلطيف الجو وتخفيف التوتر للعلاقات بين بنت رسول الله على وبين السلطة الحاكمة في ذلك اليوم ؟ خاصة وأن الزهراء (عليها السلام) اعتزلت عن ذلك المجتمع المتخاذل.

وعلى كلّ حال فلم يصرّح التأريخ بذلك، كما أنّه لم ينص على عدد وأسماء النساء اللآتي حضرن عند الزهراء (عليها السلام) وهي طريحة الفراش، ولكن يبدو أنّ العدد لم يكن قليلاً بلكان مما يُعبأ به.

فجاءت نسوة من أهل المدينة لعيادتها، وخطبت فيهن تلك الخطبة التي ستأتي، وأعادت النسوة كلامها على رجالهن، فجاء الرجال يعتذرون، فما قبلت اعتذارهم فقالت (عليها السلام): (إليكم عنّى لا عذر بعد تعذير ولا أمر بعد تقصير) (١).

## خطبتها (عليها السلام) في نساء المهاجرين والأنصار:

روى الشيخ الصدوق، قال: حدثنا أحمد بن الحسن القطان، قال: حدثنا عبد الرحمن بن محمد الحسيني، قال: حدثنا أبو الطيب محمد بن الحسين بن حميد اللخمي، قال: حدثنا أبو عبد الله محمد بن زكريا، قال: حدثنا محمد بن عبد الرحمن المهلبي، قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن سليمان، عن أبيه، عن عبد الله بن الحسن، عن أمه فاطمة بنت الحسين (عليهما السلام) قال: (لما اشتدت علة فاطمة بنت رسول الله صلوات الله عليها اجمتع عندها نساء المهاجرين والأنصار فقلن لها: يا بنت رسول الله كيف أصبحت، من علتك ؟ فقالت: أصبحت والله عائفة لدنياكم قالية لرجالكم (۱)، لفظتهم قبل أن عجمتهم (۱)، وشناقم بعد أن سبرتهم (٤)،

١- الاحتجاج: ج١ ص٩٤١.

٢- القالبة: المبغضة

٤ - شنأة: أبغضه ، وسبرتهم: أختبرتهم.

**177** 

فقبحاً لفلول الحد (۱)، وخور القناة (۲)، وخطل الرأي (۲)، وبئس ما قدمت لهم أنفسهم أن سخط الله عليهم وفي العذاب هم خالدون، لا جرم لقد قلدهم ربقتها وشننت عليهم عارها(٤) فجدعاً وعقراً و سحقاً للقوم الظالمين (٥)، ويحهم أنى زحزحوها عن رواسي الرسالة(٢)، وقواعد النبوة ومهبط الوحي الأمين والطبين بأمر الدنيا والدين (١)، ألا ذلك هو هو الخسران المبين، وما نقموا من أبي حسن (٨)، نقموا والله منه نكير سيفه (١)، وشدة وطأته(١)، ونكال وقعته (١١)، وتنمره في ذات الله عز وجل (٢١)، والله لو تكافوا عن زمام نبذه رسول الله هي لاعتلقه (١)، ولسار بمم سيراً سجحاً (٤) لا يكلم خشاشه (٥) ولا يتعتع راكبه، ولأوردهم منهلاً غيراً فضفاضاً (٢) تطفح ضفتاه، ولأصدرهم بطاناً (١١)، قد تغير لهم الري غير متحل منه بطائل (٨) إلا بغمر الماء وردعه سورة الساغب (١) ولفتحت عليهم بركات السماء والأرض وسيأخذهم الله بما كانوا يكسبون، ألا هلم فاسمع وما عشت أراك الدهر العجب وإن تعجب وقد أعجبك الحادث! إلى أي سناد استندوا ؟ وبأية عشت أراك الدهر العجب وإن تعجب وقد أعجبك الحادث! إلى أي سناد استندوا ؟ وبأية

١- فلول: وهو جمع (فل) وهي الثلمة والكسر في حد السيف.

٢- الخور: الضعف، والقناة: الرمح.

٣- الخَطل: المنطق الفاسد المضطرب، وخطل الرأي: فساده واضطرابه.

٤- الشن: رش الماء رشاً متفرقاً، ومنه: شنت عليهم الغارة؛ إذا فرقت عليهم من كل وجه.

٥- الجدع: قطع الأنف أو الأذن أو الشفة، وهو بالأنف أخص، والعقر: الجرح ، وأصله: ضرب قوائم البعير أو الفرس أو الشاة بالسيف. والسُحق: البعد.

 <sup>-</sup> ويح: كلمة تستعمل في التوجع والتعجب، والزحزحة: التنحية والتبعيد، والرواسي: الثوابت الرواسخ، ومنه الجبال الراسية. والقواعد: الأساس.

٧- الطبين: الفطن الحاذق.

ا عتبت عليه وكر هت شيئاً منه $^{\wedge}$ 

٩- أي: إنكار سيفه فإنه السِّي لا يسل سيفه إلا لتغيير المنكرات.

<sup>•</sup> ١ - الوطأة: الأخذة الشديدة.

١١- النكال: العقوبة التي تنكل الناس. والوقعة: صدمة الحرب.

١٢- يقال: تتمر فلان: أي تغير وتنكر وأو عد؛ لأن النمر لا تلقاه أبدأ إلاّ متنكر أ غضبان.

١٣- التكاف: من الكف، و هو الدفع والصرف، والزمام: الخيط الذي يشد في البرة والخشاش ثم يشد في طرفه المقود.
 ويسمى المقود زماماً أيضاً. ونبذه: طرحه. واعتلقه: أحبه.

١٤ - السُجح: اللين السهل.

١٥- الكلم: الجرح، والخشاش: ما يجعل في أنف البعير من خشب ويشد به الزمام ليكون أسرع لانقياده.

<sup>11-</sup> المنهل: المورد، وهو عين الماء التي تردها الإبل. والماء النمير: هو الماء الناجع؛ عذبًا كان أو غير عذب. والفضفاض: الواسع.

١٧ - أي: يخرجون مرتوين وبطونهم عظيمة من الشبع.

١٨- قال الجوهري: لم يحل منها بطائل، أي: يستفاد منها كثير فائدة.

١٩- الردعة: الدفعة، وسورة الشيء: حدته وشدته، والسغب: الجوع.

عروة تمسكوا ؟ استبدلوا الذنابي والله بالقوادم، والعجز بالكاهل (۱)، فرغماً لمعاطس (۲) قوم وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، ﴿ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لا يَشْعُرُونَ ﴾، ﴿ أَفَمَن يَهُدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُ أَن يُتَبَعَ أَمَّن لا يَهَدّي إِلا أَن يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحكُمُونَ ﴾ (٢) ؟ يَهْدِي إِلَى الْحَقِ الْحَقِ القعب دماً عبيطاً أما لعمر إلحك (٤) لقد لقحت فنظرة ريثما تنتج (٥)، ثم احتلبوا طلاع القعب دماً عبيطاً وزعافاً محقراً (١)، هنالك يخسر المبطلون ويعرف التالون غب ما أسس الأولون (٧)، ثم طيبوا طيبوا عن أنفسكم [أ] نفساً (٨)، واطمأنوا للفتنة جأشاً (٩) وأبشروا بسيف صارم وهرج شامل واستبداد من الظالمين (١٠)، يدع فيئكم زهيداً وزرعكم حصيداً (١١). فيا حسرتي لكم شامل واستبداد من الظالمين (١٠)، أنلزمكموها وأنتم لها كارهون (١٤).

يقول سويد بن غفلة: فأعادت النساء قولها (عليها السلام) على رجالهن فجاء اليها قوم من وجوه المهاجرين والأنصار معتذرين، وقالوا: يا سيّدة النساء لو كان أبو الحسن ذكر لنا هذا الأمر من قبل أن نبرم العهد ونحكم العقد؛ لما عَدَلنا إلى غيره، فقالت: (إلَيْكُمْ عَنيّ! فَلا عُذْرَ بَعْدَ تَعذير كُم وَلا أَمْرَ بَعْدَ تَقصير كُم) (١٥٠).

المنابى: في جناح الطائر أربع ذنابي بعد الخوافي وهي مادون الريشات العشر من مقدم الجناح التي تسمى قوادم، والذنابي من الناس: هم السفلة والأتباع. والعجز: مؤخر الشيء، والكاهل: الحارك؛ وهو مابين الكتفين، وكاهل القوم: عمدتهم في المهمات وعدتهم في الشدائد والملمات.

٢- المعاطس: جمع معطس، وهو الأنف.

٣- يونس: ٣٥.

٤- العمر: العيش الطويل، ومعنى عمر الله؛ بقاؤه ودوامه.

٥- لقحت: حملت، والنظرة: التأخير، تنتج: تلد.

١- القعب: قدح من خشب يروي الرجل، أو قدح ضخم. واحتلاب طلاع القعب هو أن يمتليء من اللبن حتى يطلع عنه ويسيل. والعبيط: الطري.

٧- الغب: غب كل شيء؛ هو عاقبته.

٨- يقال: طاب نفس فلان بكذا؛ أي رضي به من دون أن يكر هه عليه أحد.

٩- الجأش: النفس والقلب، أي اجعلوا قلوبكم مطمئنة لنزول الفتنة.

١٠- الصارم: القاطع، والهرج: الفتنة، والاستبداد؛ هو التفرّد.

<sup>11-</sup> الفيء: الغنيمة والخراج وما يحصل عليه المسلمين من من أموال الكفار من غير حرب. والزهيد: القليل. والحصيد؛ أي المحصود.

١٢- أي: وأنى تلحق الهداية بكم.

١٣ - أي: خفيت والتبست.

١٤- معانى الأخبار: ص ٣٥٤.

١٥- الاحتجاج: ج١ ص١٤٩.

### عيادة أبو بكر وعمر لفاطمة (عليها السلام):

كان الرجال والنساء من المهاجرين والأنصار بين الفترة والأخرى يعودون فاطمة (عليها السلام)، إلا أبا بكر وعمر؛ لأنها قاطعتهما ورفضتهما ولم تأذن لهما بعيادتها، فلما ثقل عليها المرض واقتربت ساعاتها الأخيرة لم يجدا بُداً من عيادتها؛ كي لا تفارق الدنيا وتبقى عدم عيادتهم لحبيبة محمد وصمة عار عليهما.

فطلبا عيادتها وطلبا استرضائها؛ لأنهما يعلمان بأهمية رضا فاطمة (عليها السلام)؛ لما سمعوه من كلام رسول الله على في حقها، فقد سمعوا ووعوا قوله على: (فاطمة بضعة مني يؤذيني ما آذاها وينصبني ما انصبها) (۱)، وقوله على: (فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني) (۱)، وقوله على: (فاطمة بضعة مني يؤذيني ما آذاها) (۱)، وغيرها من الروايات التي ملأت كتب السنة قبل كتب الشيعة.

قال الشيخ القمي في كتابه بيت الأحزان: (فلما ثقلت وعلم الرحلان بذلك أتياها عايدين واستأذنا عليها فأبت أن تأذن لهما، فأتى عمر علياً المنتخ فقال له: إن أبا بكر شيخ رقيق القلب وقد كان مع رسول الله على في الغار فله صحبته وقد أتيناها غير هذه المرّة مراراً نريد الإذن عليها وهي تأبى أن تأذن لنا فإنّ رأيت أن تستأذن لنا عليها فافعل، قال: نعم، فدخل علي المنتخ على فاطمة (عليها السلام) فقال: يا بنت رسول الله، قد كان من هذين الرجلين ما قد رأيت وقد ترددا مراراً كثيرة ورددهما ولم تأذيي لهما وقد سألاي أن أستاذن لهما عليك. فقالت: والله لا آذن لهما ولا أكلمهما كلمة من رأسي حتى ألقى أبي فأشكوهما إليه بما ضنعاه وارتكباه مني، قال علي المنتخ: فإني ضمنت لهما ذلك. قالت: إن كنت قد ضمنت لهما شيئاً، فالبيت بيتك والنساء تتبع الرجال لا أخالف عليك بشيء فأذن لمن أحببت، فخرج المنتخ فأذن لهما. فلما وقع نظرهما على فاطمة (عليها السلام)، سلّما عليها فلم ترد عليهما فحولت وجهها عنهما، فتحولا واستقبلا وجهها حتى فعلت مراراً وقالت: يا علي، عليه المثوب. وقالت لنسوة حولها حولن وجهها حتى فعلت مراراً وقالت: يا علي، جاف المثوب. وقالت لنسوة حولها حولن وجهها حتى فعلت مراراً وقالت: يا علي، خاف المثوب. وقالت لنسوة حولها حولن وجهها حتى فعلت مراراً وقالت يا علي، فلما وسألا أن

**١-** مسند أحمد: ج٤ ص٥.

٢- صحيح البخاري: ج٤ ص٢١٠.

۲- صحیح مسلم: ج۷ ص۱٤۱.

ترضى عنهما وتصفح عمّا كان منهما إليها فقالت فاطمة (عليها السلام): أنشدكما بالله أتذكران أنّ رسول الله على استخرجكما في جوف الليل بشيء كان حدث من أمر علي القي الله الله عنه، فقالت: أنشدكما بالله هل سمعتما النبي الله يقول: فاطمة بضعة مني وأنا منها من آذاها فقد آذاي ومن آذاين فقد آذى الله ومن آذاها بعد موتي كمن آذاها في حياتي ومن آذاها بعد موتي. قالا: اللهم نعم، فقالت: الحمد لله، ثم قالت: اللهم إني أشهدك فاشهدوا يا من حضرين، أنهما قد آذياني في حياتي وعند موتي، والله لا أكلمكما من رأسي كلمة حتى ألقي ربي فأشكوكما إليه بما صنعتما بي وارتكبتما مني).

وفي رواية أخرى فرفعت يدها إلى السماء فقالت: (اللهم إنهما قد آذياني فأشكوهما إليك وإلى رسولك لا والله لا أرضى عنكما أبداً حتى ألقى أبي رسول الله الله وأخبره بما صنعتما فيكون هو الحاكم فيكما، قال: فعند ذلك دعا أبو بكر بالويل والثبور وقال: ليت أمي لم تلدني. فقال عمر: عجباً للناس كيف ولوك أمورهم! وأنت شيخ قد خرفت تجزع لغضب إمرأة وتفرح برضاها، وما لمن أغضب امرأة، وقاما وخرجا) (۱).

#### من دلالات العيادة المبغوضة:

من الغريب حقاً ما يقوله البعض من أنّ فاطمة (عليها السلام) رضيت عمّن غصب الخلافة، ويعتبر أنّ ما جرى بين فاطمة (عليها السلام) وبين الغاصبين للخلافة أمر وقتي وانتهى! والحال أنّ هناك الكثير من الشواهد الروائية تبطل هذه الدعوى.

فقد أدانت فاطمة (عليها السلام) موقف الغاصبين عند عيادتهم لها والاعتذار منها؛ لما فعلوه معها، فلم تقبل أن يدخلوا عليها بيتها.

ووسُّطوا أمير المؤمنين التَّلْيُثِيرٌ وتوسلوا به بعد أن رفضت زيارتهما مراراً.

ومن الواضح أن طلبهما الاعتذار من فاطمة (عليها السلام) يدل على خطأهما معها وإيذائهما لها، ولم يكن بدافع الإحسان لها، وإلا فلماذا لم يحسنوا لها فيما سبق ؟!

١- بيت الأحزان: ص١٧٢، بحار الأنوار: ج٤٣ ص٢٠٣.

ثم إنّ الأمر أكبر من اعتذار بكلمات فارغة لا قيمة لها، فليس غضب الزهراء (عليها السلام) لأمر شخصي بينها وبين الشيخين، بل الأمر أمر الإسلام برمته، فقد شاهدت الزهراء (عليها السلام) عظم المصيبة التي سقط بها المسلمون نتيجة أنحراف الخلافة عن مسارها الحقيقي.

لذا فلن ترضى فاطمة التي يرضى الله لرضاها عن الغاصبين ماداموا غاصبين للخلافة الإلهية وإن اعتذروا بكلمات مع إصرارهم على غصب خلافة أبيها على من صاحبها ومصادرتهم للحقوق الثابتة بنص شريعة الإسلام لها ولبعلها ولبنيها الملكية.

فمقاطعتها للغاصبين ورفضها لهم إدانة واضحة أثبتها التأريخ ضد الشيخين وحزبهما الغاصب لحق خلفاء الله الشرعيين.

يروي أحمد والبخاري: قول عائشة: (فغضبت فاطمة بنت رسول الله على فهجرت أبا بكر فلم تزل مهاجرته حتى توفيت،...) (١).

ويرويان في مكان آخر: عن عائشة قالت: (فوجدت فاطمة على أبي بكر) (١).

وقال ابن أبي الحديد: (والصحيح عندي أنها ماتت وهي واجدة على أبي بكر وعمر، وأنها أوصت ألا يصليا عليها) (٢).

وهنا يقف القارئ وتحضره أحاديث الرسول التي رواها البخاري وغيره في كون الله تعالى يغضب لغضب فاطمة (عليها السلام)، وللقارئ الكريم بعضاً مما رووه في ذلك:

رورى البخاري عن رسول الله ﷺ: (قال فاطمة بضعة مني فمن أغضبها أغضبني) (١٠). وروى أيضاً عنه ﷺ: (فإنما هي بضعة مني يريبني ما أرابجا ويؤذيني ما آذاها) (٥).

١- مسند احمد: ج١ ص٦، صحيح البخاري: ج٤ ص٤٢.

٢- مسند أحمد: ج١ ص٩، صحيح البخاري: ج٥ ص٨٢.

<sup>.</sup> عن المجال عنه المسلم عنه عنه المسلم المسلم عنه المسلم عنه المسلم عنه المسلم عنه المسلم عنه المسلم عنه المسلم المسلم عنه المسلم علم علم المسلم عنه المسلم عنه المسلم عنه المسلم علم المسل

٤- صحيح البخاري: ج٤ ص ٢١٠، و ص ٢١٩.

٥- صحيح البخاري: ج٦ ص١٥٨.

روى النبي عليه فقال: (إنها فاطمة بضعة مني يؤذيني ما آذاها وينصبني ما أنصبها) (١).

روى مسلم في صحيحه وأحمد في المسند عن الرسول الله: (فإنما ابنتي بضعة منى يريبني ما أرابحا ويؤذيني ما آذاها) (٢).

فهل جاء في غير فاطمة (عليها السلام) أنها يغضب الله لغضبها ويرضا لرضاها، ليسأل كل منّا هذا السؤال، فلن يجد جواباً سوى النفي، فما أعظم هذه المرأة التي يمثل غضبها ورضاها غضب الله تعالى ورضاه.

وعندها ماذا يستطيع الإنسان أن يصف الذي اعتدى على هذه المرأة الطاهرة التي أذهب الله تعالى عنها الرجس وظهرها تطهيراً ؟!

وهذا هو الحق المعروف من سيرة عمر بن الخطاب.

قال الشهرستاني في كتاب الملل والنحل: (الخلاف الثامن: في تنصيص أبي بكر على عمر للخلافة وقت الوفاة ، فمن الناس من قال: قد وليت علينا فضاً غليظاً) (").

وقال ابن أبي شيبة في المصنف: (إن ابا بكر حين حضره الموت أرسل إلى عمر يستخلفه، فقال الناس: تستخلف عليناً فظاً غليظاً، ولو قد ولينا كان أفظ وأغلظ، فما تقول لربك إذا لقيته وقد استخلف علينا عمر، قال: أتخوفونني ربي، أقول: اللهم أمرت عليهم خير أهلك...)(1).

وروى الطبري في تاريخه: (عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، قال: لما نزل بأبي بكر رحمه الله الوفاة دعا عبد الرحمن بن عوف فقال أخبرني عن عمر، فقال: يا خليفة رسول الله هو والله

۱- مسند أحمد: ج٤ ص٥.

۲- صحیح مسلم: ج۷ ص ۱٤۱، مسند أحمد: ج٤ ص٣٢٨.

٣- الملل والنحل: ص٣١.

٤- المصنف: ج٨ ص٧٤٥، كنز العمال: ج٥ ص٦٧٨، تاريخ المدينة: ج٢ ص٦٧١، من حياة الخليفة عمر بن الخطاب: ص٢٣٨.

أفضل من رأيك فيه من رجل ولكن فيه غلظة. فقال أبو بكر: ذلك لأنه يراني رقيقاً ولو أفضى الأمر إليه لترك كثيراً مما هو عليه،....) (١).

وبحذه القسوة والغلظة التي شهد بها الكثير في حق ابن الخطاب هجم على بيت الوحي، ومن ثم جاء ليعتذر من فاطمة (عليها السلام) مع ضربه لها واسقاطها جنينها وكسره لضلعها، وليس نادماً من كل ما فعل؛ لذا تراه يقول لأبي بكر: (عجباً للناس كيف ولوك أمورهم! وأنت شيخ قد خرفت تجزع لغضب امرأة وتفرح برضاها).

ومن هنا راحت الزهراء (عليها السلام) تأخذ منهم الإقرار على أنهما آذياها، وقد أقرا هما بذلك فقالت: (اللهم إني أشهدك فاشهدوا يا من حضرين، أنهما قد آذياني في حياتي وعند موتي، والله لا أكلمكما من رأسي كلمة حتى ألقي ربي فأشكوكما إليه بما صنعتما بي وارتكبتما مني).

وفي رواية أخرى: (فرفعت يدها إلى السماء فقالت: اللهم إنهما قد آذياني فأشكوهما إليك وإلى رسولك لا والله لا أرضى عنكما أبداً حتى ألقى أبي رسول الله عنكما وأخبره بما صنعتما فيكون هو الحاكم فيكما) (٢).

وهنا تسجل بنت المصطفى الله إقرارهما على أنفسهما ليبقى وثيقة للناس يعرفون بها من غضب الله عليه.

هذا مضافاً لعدم ردّها السلام عليهما وإدارتما وجهها عنهما.

وأخيراً أقول: روي عن الإمام الرضا الكيليّل، قال: (كانت لنا أمُّ صالحة، وهي عليهما ساخطة، ولم يأتنا بعد موتما خبر أنها رضيت عنهما) (٣).

وعن داود بن المبارك، قال: (أتينا عبد الله بن موسى بن عبد الله بن الحسن بن الحسن، ونحن راجعون من الحج في جماعة، فسألناه عن مسائل، وكنت أحد من سأله، فسألته عن أبي بكر

١- تاريخ الطبري: ج٢ ص٦١٧.

٢- بيت الأحزان: ص١٧٢.
 ٣- الطرائف في معرفة المذاهب: ص٢٥٢.

وعمر، فقال: أجيبك بما أجاب به جدي عبد الله بن الحسن، فإنه سئل عنهما فقال: كانت أمّنا صدّيقة ابنة نبي مرسل وماتت وهي غضبي على قوم، فنحن غضاب لغضبها) (١).

ولله در أحد شعراء الطالبيين من أهل الحجاز إذ يقول:

يا أبا حفص الهويني وما كنت ملياً بذاك لولا الحمام (٢) أتموت البتول غضبي ونرضى ما كذا يصنع البنون الكرام (٣)

\* \* \*

١- السقيفة وفدك: ص٧٥.

٢- أي ما كنت قادراً على أن تلج بيت فاطمة (عليها السلام)، لولا موت أبيها المنتقد .

٣- شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ج٦ ص٠٥٠.

#### الفصل الثالث:

#### في شهادة الزهراء (عليها السلام)

#### ساعات قبل الرحيل:

مرضت فاطمة (عليها السلام) مرضاً شديداً ومكثت أربعين ليلة طريحة الفراش، وقد أخذ منها الهزال كلّ مأخذ، وما بقي منها سوى شبحها فقط، وفي تلك الحال قالت لعلي بن أبي طالب العَلَيْنُ: (يا أبا الحسن، رقدت الساعة فرأيت حبيبي رسول الله في قصر من الدر الأبيض فلما رآني قال: هلمي إلي يا بنية فإني إليك مشتاق فقلت: والله إني لأشد شوقاً منك إلى لقائك، فقال: أنت الليلة عندي وهو الصادق لما وعد والموفي لما عاهد) (۱).

فانتبهت من نومها واستعدّت للرحيل إلى الآخرة؛ لأنها سمعت من أبيها الله الذي قال: (من رآني فقد رآني) (٢). فلا مجال للشكّ والتردّد في صدق الخبر.

فتحت عينها واستعادت نشاطها وقامت لاتّخاذ التدابير اللازمة، واغتنمت تلك السويعات الأخيرة من حياتها، فأقبلت تزحف أو تمشي متّكئة على الجدار نحو الموضع الذي فيه الماء من بيتها، وراحت تغسل ثياب أطفالها بيديها المرتعشتين، ثم دعت أطفالها و غسلت رؤوسهم.

ودخل الإمام عليّ الكيّل البيت وإذا به يرى حبيبة محمد الله قد غادرت فراش العلّة وهي تمارس أعمالها المترلية فرق لها قلبه حين نظر إليها وقد عادت إلى أعمالها المتعبة التي كانت تعملها أيام صحتها، فسألها عن سبب قيامها بتلك الأعمال بالرغم من انحراف صحّتها، أجابته بكلّ صراحة لأنّ هذا اليوم هو آخر يوم من أيام حياتي، قمت لأغسل رؤوس أطفالي وثيابهم لأنهم سيصبحون يتامى بلا أم، فسألها الإمام عن مصدر هذا النبأ فأحبرته بالرؤيا، فهي بذلك قد نعت نفسها إلى زوجها بما لا يقبل الشك.

١- بحار الأنوار: ج٤٣ ص١٧٩.

٢- مسند أحمد: ج٣ ص٥٥، بحار الأنوار: ج٥٨ ص٢١١.

## وصية الزهراء (عليها السلام) لأمير المؤمنين التَكْيُكُلِّم:

وفي الساعات الأخيرة من حياتها حان لها أن تكاشف زوجها بما أضمرته في صدرها من الوصايا.

فقالت (عليها السلام) لعليّ الطّيّلا: (يا بن عمّ، إنّه قد نُعيت إليّ نفسي وإنّني لا أرى ما بي الاّ أنتى لاحقة بأبي ساعة بعد ساعة، وأنا أوصيك بأشياء في قلبي).

قال لها الكَيْلا: (أوصيني بما أحببت يا بنت رسول الله الله). فجلس عند رأسها، وأخرج من كان في البيت.

فقالت: (يا بن عمّ، ما عهدتني كاذبة ولا خائنة ولا خالفتك منذ عاشرتني) ؟

فقال السلام: (معاذ الله أنتِ أعلم بالله، وأبر وأتقى وأكرم وأشد خوفاً من الله من أن أو بخكِ بمخالفتي وقد عز علي مفارقتكِ وفقدكِ إلا أنه أمر لا بد منه، والله لقد جددت علي مصيبة رسول الله علي وقد عظمت وفاتك وفقدك فإنّا لله وإنّا اليه راجعون من مصيبة ما أفجعها وآلمها وأمضها وأحزنها!! هذه مصيبة لا عزاء منها، ورزية لا خلف لها).

ثم بكيا جميعاً ساعة، وأخذ الإمام رأسها وضمها إلى صدره، ثم قال: (أوصيني بما شئت فإنّكِ تجديني وفياً أمضي كلّما أمرتني به، وأختار أمركِ على أمري).

فقالت (عليها السلام): (جزاكَ الله عنّي خير الجزاء، يابن عمّ أوصيك: أن تتزوّج بعدي .... فإنّ الرجال لا بدّ لهم من النساء، ثم قالت (عليها السلام): أوصيك أن لا يشهد أحد جنازتي من هؤلاء الذين ظلموني فإنّهم عدوّي وعدوّ رسول الله، ولا تترك أن يصلّي عليّ أحد منهم ولا من أتباعهم، وادفني في الليل إذا هدأت العيون ونامت الأبصار).

ثم قالت (عليها السلام): (يا بن العمّ، إذا قضيت نحبي فاغسلني ولا تكشف عنّي، فإنّي طاهرة مطهّرة، وحنّطني بفاضل حنوط أبي رسول الله على وصَلِّ عليّ، وليصلِّ معك الأدبى فالأدبى من أهل بيتي، وادفني ليلاً لا نهاراً، وسرّاً لا جهاراً، وعفّ موضع قبري، ولا تشهد جنازتي أحداً ممن ظلمني، يابن العمّ أنا أعلم أنّك لا تقدر على عدم التزويج من بعدي فإن

أنت تزوّجت امرأة اجعل لها يوماً وليلةً، واجعل لأولادي يوماً وليلةً، يا أبا الحسن! ولا تصح في وجوههما فيصبحا يتيمين غريبين منكسرين، فإنّهما بالأمس فقدا جدّهما واليوم يفقدان أمهما) (١).

وروى ابن عباس وصيّة مكتوبة لها (عليها السلام) جاء فيها: (هذا ما أوصت به فاطمة بنت رسول الله إلله الله وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ الجنّة حقّ، والنار حقّ، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور، يا علي أنا فاطمة بنت محمّد، زوّجني الله منك لأكون لك في الدنيا والآخرة، أنت أولى بي من غيري، حنّطني وغسّلني وكفّني بالليل، وصلّ عليّ وادفني بالليل، ولا تُعلم أحداً، وأستودعك الله، وأقرأ على ولديّ السلام إلى يوم القيامة) (۱).

وروى الشيخ الطوسي: (إنه لما ثقلت فاطمة (عليها السلام) جاءها العباس بن عبد المطلب عائداً. فقيل له: إنما ثقيلة وليس يدخل عليها أحد، فانصرف إلى داره وأرسل إلى علي الكيلة فقال لرسوله: قل له يا ابن أخ، عمك يقرئك السلام ويقول لك: لله قد فجأيي من الغم بشكاة حبيبة رسول الله وقرة عينيه وعيني فاطمة (عليها السلام) ما هدين وإني لأظنها أولنا لحوقاً برسول الله عنار لها ويجبوها ويزلفها لديه، فإن كان من أمرها ما لا بد منه فأجمع أنا لك الفداء المهاجرين والأنصار حتى يصيبوا الأجر في حضورها والصلاة عليها، وفي ذلك جمال للدين. فقال على الكيلة لرسوله قال الراوي وهو عمار أنا حاضر عنده: أبلغ عمي السلام

١- راجع بحار الأنوار: ج٣٤ ص١٩١، الأنوار البهية: ص٥٩، أعيان الشيعة: ج١ ص٣٢١.

Y- الأنوار البيهية: ص٦٢. وروى الشيخ الصدوق في من لا يحضره الفقيه عن عاصم بن حميد عن أبي بصير، قال: (قال أبو جعفر النبية: الا أحدثك بوصية فاطمة (عليها السلام) ؟ قلت: بلى، فأخرج حقا أو سفطا فأخرج منه كتابا فقر أه: بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أوصت به فاطمة بنت محمد النبية أوصت بحوائطها السبعة: العواف، والدلال، والبرقة، والميثب، والحسنى والصافية، ومال أم - إبراهيم إلى علي بن أبي طالب النبية، فإن مضى علي فإلى الحسن، فإن مضى الحسن فإلى الحسين فإلى الكبر من ولدي، شهد الله على ذلك والمقداد بن الأسود الكندي والزبير بن العوام، وكتب علي بن أبي طالب النبية).

وروي أنّ هذه الحوائط كانت وقفاً وكان رسول الله الله ينفق على أضيافه ومن يمر به، فلما قبض جاء العباس يخاصم فاطمة (عليها السلام) فيها، فشهد على الله وغيره أنها وقف عليها.

المسموع من ذكر أحد الحوائط الميثنب ولكني سمعت السيد أبا عبد الله محمد ابن الحسن الموسوي أدام الله توفيقه يذكر أنها تعرف عندهم بالميثم (من لا يحضره الفقيه: ج٤ ص٤٢٢).

أقول: والمراد بأم إبراهيم هي مشربة - أعني مآرية القبطية - وهي بعوالي المدينة بين النخيل، وهذه الحوائط السبعة من أموال مخيريق اليهودي الذي أوصى بأمواله إلى النبي النهي على قول، وعلى آخر هي من أموال بني النضير مما أفاء الله على رسول الله الله على خير ذلك.

وقل: لا عدمت إشفاقك وتحننك وقد عرفت مشورتك ولرأيك فضله إن فاطمة بنت رسول الله لم تزل مظلومة، من حقها ممنوعة وعن ميراثها مدفوعة لم تحفظ فيها وصية رسول الله على ولا حق الله على وكفى بالله حاكماً ومن الظالمين منتقماً، وأنا أسألك يا عم أن تسمح لي بترك ما أشرت به فإنها وصتني بستر أمرها... الح) (۱).

## وصيتها (عليها السلام) لأسماء بنت عميس:

روي أنها قالت لأسماء بنت عميس: (إني قد استقبحت ما يصنع بالنساء أنه يطرح على المرأة الثوب فيصفها لمن رأى) وقالت: (إني نحلت وذهب لحمي ألا تجعلين لي شيئاً يستريني)؟، قالت أسماء: إني إذ كنت بأرض الحبشة رأيتهم يصنعون شيئاً، أفلا أصنع لك فإن أعجبك أصنع لك ؟ قالت: (نعم)، فدعت بسرير فأكبته لوجهه ثم دعت بجرائد فشدته على قوائمه ثم جللته ثوباً، فقالت هكذا رأيتهم يصنعون، فقالت (عليها السلام): (اصنعي لي مثله استريني، سترك الله من النار) (٢).

وروى الطوسي في التهذيب عن أبي عبد الله الكيلا، قال: (أول نعش أحدث في الإسلام نعش فاطمة (عليها السلام) إنها اشتكت شكوتها التي قبضت فيها وقالت لأسماء: إني نحلت وذهب لحمي ألا تجعلي لي شيئاً يسترين ؟ قالت أسماء: إني كنت بأرض الحبشة رأيتهم يصنعون شيئاً أفلا أصنع لك ؟ فإن أعجبك صنعت لك، قالت: نعم، فدعت بسرير فأكبته لوجهه ثم دعت بجرايد فشدته على قوايمه ثم جللته ثوباً، فقالت هكذا رأيتهم يصنعون، فقالت: اصنعي لي مثله استريني سترك الله من النار) (٣).

#### شهادة الزهراء (عليها السلام):

روى الفريقان عن أم سلمى امرأة أبي رافع، قالت: (اشتكت فاطمة شكواها التي قبضت فيه فكنت أمرضها فأصبحت يوماً كأمثل ما رأيتها في شكواها تلك قالت وخرج علي لبعض حاجته فقالت: "يا أمه، اسكبي لي غسلاً"، فسكبت لها غسلاً فاغتسلت كأحسن ما رأيتها

١- أمالي الطوسي: ص٥٦، بحار الأنوار: ج٤٣ ص٢٠٩.

٢- بيت الأحزان: ص١٧٣.

٣- تهذيب الأحكام: ج١ ص٤٦٩.

. ۲۸.

تغتسل، ثم قالت: "يا أمه، أعطيني ثيابي الجدد" فأعطيتها فلبستها، ثم قالت: "يا أمه قدمي لي فراشي وسط البيت"، ففعلت واضطجعت واستقبلت القبلة وجعلت يدها تحت خدها ثم قالت: "يا أمه، إني مقبوضة الآن وقد تطهّرت فلا يكشفني أحد"، فقبضت مكانها قالت فجاء على فأخبرته) (۱).

وروي أنها ماتت ما بين المغرب والعشاء وأنها لما احتضرت كانت تقول: (السلام على جبرئيل، السلام على رسول الله، اللهم مع رسولك، اللهم في رضوانك وجوارك ودارك دار السلام)، ثم قالت: (أترون ما أرى) ؟ فقيل لها: ما ترى ؟ قالت: (هذه مواكب أهل السماوات، وهذا جبرئيل، وهذا رسول الله على ويقول: يا بنية، أقدمي فما أمامك خير لك) (٢).

وعن زيد بن علي: أنها (عليها السلام) لما احتضرت، سلمت على جبرئيل وعلى النبي الله وعلى ملك الموت وسمعوا حس الملائكة ووجدوا رائحة طيب كأطيب ما يكون الطيب (٢).

وعن أسماء بنت عميس، قالت: لما حضرت فاطمة (عليها السلام) الوفاة قالت لي: (إنّ جبرئيل أتى النبي على لم حضرته الوفاة بكافور من الجنة فقسمه أثلاثاً، ثلثاً لنفسه وثلثاً لعلي الطبي الطبي وثلثاً لي)، وكان أربعين درهماً، فقالت: (يا أسماء، إيتيني ببقية حنوط والدي من موضع كذا وكذا فضعيه عن رأسي) ثم تسجّت بثوبها وقالت: (انتظريني هنيهة ثم ادعني فإن أجبتك وإلا فاعلمي أني قد قدمت على أبي) (3).

قال الراوي: فانتظرتها أسماء هنيهة، ثم نادتها فلم تجبها، فنادت يا بنت محمد المصطفى، يا بنت أكرم من حملته النساء، يا بنت خير من وطأ الحصى، يا بنت من كان من ربه قاب قوسين أو أدنى، قال فلم تجبها، فكشفت الثوب عن وجهها فإذا بما قد فارقت الدنيا، فوقعت عليها تقبلها وهي تقول: يا فاطمة، إذا قدمت على أبيك رسول الله فاقرأيه عن أسماء بنت عميس السلام، ثم شقّت أسماء جيبها وخرجت فتلقاها الحسن والحسين (عليهما السلام) فقال:

**۱-** مسند احمد: ج٦ ص٢٦١.

٢- بيت الأحزان: ص١٧٨، بحار الأنوار: ج٤٣ ص٢٠٠.

٣- بيت الأحزان: ص١٧٩.

٤- في بعض النسخ: على ربي.

(أين أمنًا) فسكتت، فدخلا البيت فإذا هي ممتدة فحركها الحسين التَّكِينِ فإذا هي ميتة، فقال: (يا أماه، آجرك الله في الوالدة)، فوقع عليها الحسن التَكِينِ يقبلها مرّة ويقول: (يا أماه، أنا كلميني قبل أن يفارق روحي بدين)، قالت: وأقبل الحسين التَكِينُ .... ويقول: (يا أماه، أنا ابنك الحسين كلميني قبل أن ينصدع قلبي فأموت)، قالت لهما أسماء: يا بني رسول الله، انطلقا إلى أبيكما علي التَكِينُ فأخبراه بموت أمكما، فخرجا يناديان: (يا محمداه، يا أحمداه، اليوم جدد لنا موتك إذ ماتت أمنًا)، ثم أخبرا علياً التَكِينُ وهو في المسجد فغشي عليه حتى رش عليه الماء ثم أفاق، وكان التَكِينُ يقول: (بمن العزاء يا بنت محمد ؟ كنت بك أتعزى، ففيم العزاء من بعدك ؟) (١).

قال الراوي: فحمل علي الطَّيْلُ الحسنين عليهما السلام حتى أدخلهما بيت فاطمة (عليها السلام) وعند رأسها أسماء تبكي وتقول: وا يتامى محمد الطَّيْلُ عن وجهها فإذا برقعة عند رأسها، فنظر فيها، فإذا فيها:

بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أوصت به فاطمة بنت رسول الله على، أوصت وهي تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، وأن الجنة حق، والنار حق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور. يا علي، أنا فاطمة بنت محمد على زوجني الله منك لأكون لك في الدنيا والآخرة، أنت أولى بي من غيري، حنطني وغسلني وكفنني بالليل وصل علي وادفني بالليل ولا تعلم أحداً، وأستودعك الله وأقرأ على ولدي السلام إلى يوم القيامة) (٢).

وكانت وفاتما في منتصف جمادي الأول كما ذكر الإمام اليماني أحمد الحسن العَلَيْلُمْ (٢) من السنة الحادية عشر للهجرة.

١- كشف الغمة: ج٢ ص١٢٣، بيت الأحزان: ص١٧٩.

٢- الأنوار البهية ص ٦١، بيت الأحزان: ص ١٨٠.

٣- الجواب المنير: ج٣ في جواب السؤال الأول.

### مراسم التشييع والدفن:

ارتفعت أصوات البكاء من بيت أمير المؤمنين عليّ التَّكِينُ فارجّت المدينة بالبكاء من الرجال والنساء، وأخذت تموج بأهلها، ودهش الناس من عظم المصاب الذي ذكرهم بيوم رحيل رسول الله على واجتمعت نساء بني هاشم في دار فاطمة (عليها السلام) فصرحن وبكين، وأقبل الناس إلى عليّ التَّكِينُ وهو جالس والحسن والحسين بين يديه يبكيان، وخرجت أمّ كلثوم وعليها برقعة وتجر ذيلها متجللة بردائها غلبها نشيجها، وهي تقول: (يا أبتاه يا رسول الله! الآن حقاً فقدناك فقداً لا لقاء بعده أبداً) (۱).

واجتمع الناس فجلسوا وهم يضجّون، وينتظرون خروج الجنازة ليصلّوا عليها، فخرج أبو ذر وقال: انصرفوا فإنّ ابنة رسول الله عليها قد أُخر إخراجها في العشية (٢).

فتفرّق الناس، وهم يظنّون أنّ الجنازة تشيّع صباح غد، ولكنّ الإمام عليّاً التَّكِيُّلُا غسّلها وكفّنها هو وأسماء في تلك الليلة.

وفي رواية ورقة، قال علي النه: (والله لقد أخذت في أمرها وغسلتها في قميصها، ولم أكشفه عنها فوالله لقد كانت ميمونة طاهرة مطهرة، ثم حنطتها من فضلة حنوط رسول الله أي وكفنتها وأدرجتها في أكفائها، فلما هممت أن أعقد الرداء ناديت يا أم كلثوم يا زينب يا سكينة يا فضة يا حسن يا حسين هلموا تزودوا من أمكم فهذا الفراق واللقاء في الجنة. فأقبل الحسن والحسين عليهما السلام وهما يناديان: وا حسرة لا تنطفئ أبداً من فقد جدّنا محمد المصطفى فاقرئيه منّا فاطمة الزهراء يا أم الحسن يا أم الحسين إذا لقيت جدّنا محمد المصطفى فاقرئيه منّا السلام وقولي له: إنا قد بقينا بعدك يتيمين في دار الدنيا. فقال أمير المؤمنين علي النه أنها قد حنت وأنت ومدت يديها وضمتهما إلى صدرها ملياً. وإذا بحاتف من السماء ينادي يا أبا الحسن ارفعهما عنها فلقد أبكيا والله ملائكة السماوات، فقد اشتاق الحبيب إلى المحبوب، قال: فرفعتهما عن صدرها) (٢).

١- الأنوار البهية: ص٦٦، أعيان الشيعة: ج١ ص٣٢١.

٢- الأنوار البهية: ص٦٢.

٣- الأنوار البهية : ص ٦٢ .

ثم صلّى عليٌّ على الجنازة ورفع يديه إلى السماء فنادى: (اللهم هذه بنت نبيّك فاطمة أخرجتها من الظلمات إلى النور، فأضاءت ميلاً في ميل) (١).

فلمّا هدأت الأصوات ونامت العيون ومضى شطر من الليل تقدّم أمير المؤمنين والعباس والفضل بن العباس ورابع يحملون ذلك الجسد النحيف، وشيّعها الحسن والحسين وعقيل وسلمان وأبو ذر والمقداد وبريدة وعمار.

ونزل عليّ العَلِي إلى القبر، واستلم بضعة رسول الله الله وأضجعها في لحدها وقال: (يا أرض، أستودعك وديعتي، هذه بنت رسول الله، بسم الله الرحمن الرحيم، بسم الله وبالله وعلى ملّة رسول الله محمد بن عبد الله على، سلمتكِ أيتها الصدّيقة إلى من هو أولى بكِ منّي، ورضيت لكِ بما رضي الله تعالى لكِ) (٢)، ثم قرأ: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعُيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعُيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعُدرُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴿ (٢).

ثم خرج من القبر، وتقدّم الحاضرون وأهالوا التراب على تلك الدرّة النبويّة، وسوّى عليّ التَّلِيُّلِ قبرها.

### قال بعض أشراف مكة (١):

ما لعيني قد غاب عنها كراها الدار نع مت في ها زم اناً أم لحي باذ وا بأقم ار ثم حاش لله لست أطمع نفسي بل بكائي لذكر من خصها الله ختم الله رسل له بأبيه الوحباها بالسيدين الزكي ين

وعراها من عبرة ما عراها ثم فارقتها فلا أغشها يتحلّى الدجى بضوء سناها آخر العمر في اتباع هواها تعالى بلطفه واجتباها واصطفاه لوحيه واصطفاها الإمامين منه حير بن حباها

١- بحار الأنوار: ج٤٣ ص٥٢١.

٢- مستدرك الوسائل: ج٢ ص٣٢٣، بحار الأنوار: ج٧٩ ص٢٧.

٣- طه. ٥٥

٤- يقول السيد الأمين في المجالس السنية: وجدت هذه القصيدة بخط الشهيد الأول محمد بن مكي العاملي ويظهر أنها
 لبعض أشراف مكة.

وكان المنيب والأواها قبل دف ـن النبي وانتهزاه ــا من المصطفى فما ورثاه ا القرآن فيها والله قد أبداها أم هما بعد فرضه ا بدلاه ا حج لة من عنداهم نصباها يورثوا في القديم وانتهراه ا نبی الهدی بدلك فاها حاشا م ولاتنا حاشاها تطلب الإرث ضلة وسفاها أفضه ل الخلق عفة ونزاهها وسل مريہ التي قبل طہ وسليم ان من أراد انتباه ا ك وفاضت بدمعها مقلت اها المصطفى فلم ينحلاه ا بعلها شاهد لها وابناه ا ه ادي الأنام إذ ناصباها عندهم ولا ولداها قبح القائل المحال وشاها الغيض مراراً فبئس ما جرّعاها الحفظ لعهد النبي لو حفظاها البشير النذير لو أكرماها لما ضاع في اتباع هواها

ولفكري في الصاحبين اللذين استحسنا ظلمها وما راعياها منع ال بعلها من العهد والعقد واستبدا بأمرة دبراها وأتت في اطم تطالب بالإرث ليت شعري لم خولفت سنن نسخت آيــة المواريــث منها قالا أبوك جاء بمذا ق ال للأنبياء حكم بأن لا أفبنت النبي لم تدر إن كان بضعة من محمد خالفت ما قال سمعته يق ول ذاك وجم اءت هی کانت لله أتقی وکانت أو تقول النبي قد خالف القرآن ويح الأخبار ممن رواها سل بإبطال قولهم سورة النمل فهم ا ينبئان عن إرث يحيي فدعت واشتكت إلى الله من ذا ثم قالت فنحلة لي من والدي فأقامت بها شه ودا فقالوا لم يجيزوا شهادة ابني رسول الله لم يكن صادقا على ولا فاطمة ك ان أتقى لله منهم فلان جرّعاها من بعد والدها لیہ ت شعري ما کان ضرّهما كان إكرام خاتم الرسل الهادي ولو ابتيع ذاك بالثمن الغالي

ولكان الجميال أن يقطعاها أترى المسلمين كانوا يلومونهما كان تحت الخضراء بنت نبي بنت من أم من حليلة من قل لنا أيها الجادل في القول أهما ما تعمداها كما قلت فلماذا إذ جهزت للقاء شيعت نعشها ملائكة الرحمن كان زهدا في أجرها أم عنادا أم لأن البتول أوصت بألا أغضباها وأغضبا عند ذاك الله وكان نبي الهدى أطيع ولا ولأي الأم ورتادن سراً

فدكا لا الجميال أن يقطعاها في العطاء لو أعطياها صادق ناطق أمين سواها وويل لمن سن ظلمها وأذاها عن الغاصبيان إذ غصباها بظلم كلا ولا اهتضماها لله عند الممات لم يحضراها لأبياها النبي لم يتبعاها يشهدا دفنها فما شهداها بشهدا دفنها فما شهداها الله يرضى سبحانه لرضاها فاطمة أكرمت ولا حسناها بضعة المصطفى ويعفى ثراها

ثم أخفى الإمام أمير المؤمنين التَلِيُّلا قبرها كما أوصته (عليها السلام) بين قبور وهمية عديدة.

وبقي قبرها مخفياً عبر هذه الدهور لتبقى صرخة مدوية تعبر عن الظلامة التي قاستها فاطمة الزهراء (عليها السلام)، إلى أن جاء ولدها القائم واليماني الموعود فبيّن قبر أمه فاطمة (عليها السلام).

يقول يماني آل محمد والقائم الموعود السيد أحمد الحسن العَلَيْلاً: (وأول معجزة أظهرها للمسلمين وللناس أجمعين هو أي أعرف موضع قبر فاطمة "عليها السلام" بضعة محمد على وجميع المسلمين مجمعين على أن قبر فاطمة "عليها السلام" مغيب لا يعلم موضعه إلا الإمام المهدي العَلَيْلا، وهو أخبرني بموضع قبر أمي فاطمة "عليها السلام"، وموضع قبر فاطمة "عليها السلام" بجانب قبر الإمام الحسن العَلَيْلا وملاصق له، وكأن الإمام الحسن المحتبي العَلَيْلا مدفون في

حضن فاطمة "عليها السلام"، ومستعد أن أقسم على ما أقول، والله على ما أقول شهيد ورسوله محمد على الطِّيِّلِ الذي دفن فاطمة "عليها السلام".

والحمد لله وحده) (١).

## تأبين الإمام عليّ الطَّلِيُّالِهُ لها:

انتهت مراسم الدفن بسرعة خوفاً من انكشاف أمرهم، فلمّا نفض الإمام يده من تراب القبر هاج به الحزن لفقد بضعة الرسول على وزوجته الودود التي عاشت معه الصفاء والطهارة والتضحية والإيثار، وتحمّلت من أجله الأهوال والصعاب، فأرسل دموعه على خدّيه، وحوّل وجهه إلى قبر رسول الله على مخاطباً له بكلمات تؤلم القلب.

روى الشيخ الكليني في الكافي عن أبي عبد الله الحسين بن علي الطَيْكُل، قال: (لما قبضت فاطمة "عليها السلام" دفنها أمير المؤمنين سرّاً وعفّا على موضع قبرها).

ثم قام فحول وجهه إلى قبر رسول الله وقال: (السلام عليك يا رسول الله عني والسلام عليك عن ابنتك وزائرتك والبائتة في الثرى ببقعتك والمختار الله لها سرعة اللحاق بك، قلّ يا رسول الله عن صفيتك صبري وعفا عن سيدة نساء العالمين تجلدي، إلا أن لي في التأسي بسنتك في فرقتك موضع تعز، فلقد وسدتك في ملحودة قبرك وفاضت نفسك بين نحري وصدري، بلى وفي كتاب الله [ لي ] أنعم القبول، إنا لله وإنا إليه راجعون، قد استرجعت الوديعة وأخذت الرهينة واختلست الزهراء، فما أقبح الخضراء والغبراء يا رسول الله، أما حزي فسرمد وأما ليلي فمسهد وهم لا يبرح من قلبي أو يختار الله لي دارك التي أنت فيها مقيم، كمد مقيح، وهم مهيج سرعان ما فرق بيننا وإلى الله أشكو، وستنبئك ابنتك بتظافر أمتك على هضمها فأحفها السؤال واستخبرها الحال، فكم من غليل معتلج بصدرها لم تجد إلى بثه سبيلاً، وستقول ويحكم الله وهو خير الحاكمين. سلام مودع لا قال ولا سئم، فإن أنصرف فلا عن ملالة، وإن أقم فلا عن سوء ظن بما وعد الله الصابرين، واهاً والصبر أيمن وأجمل، ولولا غلبة المستولين لجعلت المقام واللبث لزاماً معكوفاً

١- بيان (١) شوال/ ١٤٢٤هـ . ق

ولاعولت إعوال الثكلى على جليل الرزية، فبعين الله تدفن ابنتك سرّاً وتهضم حقها وتمنع إرثها ولم يتباعد العهد ولم يخلق منك الذكر وإلى الله يا رسول الله المشتكى وفيك يا رسول الله أحسن العزاء صلى الله عليك وعليها السلام والرضوان) (۱).

ويروى: لما فرغ من جهازها ودفنها رجع إلى البيت فاستوحش فيه وجزع عليها جزعاً شديداً، ثم أنشأ يقول (١):

أرى علل الدنيا علي كثيرة وصاحبها حتى الممات عليل لكل اجتماع من خليلين فرقة وكل الذي دون الفراق قليل وإن افتقادي فاطما بعد أحمد دليل على أن لا يدوم خليل

وروى جعفر بن محمد الطَّيْلُ قال: (لما ماتت فاطمة "عليها السلام" كان علي الطَّيْلُ يزور قبرها في كل يوم. قال: وأقبل ذات يوم فانكب على القبر بكى وأنشأ يقول:

مالي مررت على القبور مسلما قبر الحبيب فلم يرد جوابي يا قبر مالك لا تجيب مناديا أمللت بعدى خلة الأحباب

فأجابه هاتف يسمع صوته، ولا يرى شخصه وهو يقول:

قل للحبيب فكيف لي بجوابكم وأنا رهين جنادل وتراب أكل التراب محاسني فنسيتكم وحجبت عن أهلي وعن أترابي فعليكم مني السلام تقطعت مني ومنكم خلة الأحباب) (٣).

٢- بحار الأنوار: ج٣٤ ص١٨٠. وروى الأبيات باختلاف ابن عساكر: عن سعيد بن المسيب قال دخلنا مقابر المدينة مع علي بن أبي طالب قام علي إلى قبر فاطمة وأنصرف الناس قال فتكلم وأنشأ يقول:

لكل اجتماع من خليلين فرقة ﴿ وَإِن بِقَائِي بِعِدِكُمُ لَقَلِيلٌ ۗ

وإن افتقادي واحدا بعد واحد دليل أن لا يدوم خليل

أرَى علل الدنيا علي كثيرة وصاحبها حتى الممات عليل تاريخ مدينة دمشق: ج٢٧ ص٣٩٥.

٣- الفصول المهمة في معرفة الأئمة: ج١ ص٦٧٣.

١- الكافي: ج١ ص٥٥٨.

### محاولة نبش القبر:

ولما أصبح الصباح من تلك الليلة أقبل الناس الذين لم ينصروها في حياتها ليشيّعوا جنازتها (عليها السلام) فبلغهم أنّ عزيزة رسول الله عليها قد دفنت ليلاً وسرّاً.

وكان الإمام علي العَلِيَّالِ قد سوى في البقيع صور لقبور سبعة أو أكثر، ويقول الطبري في دلائل الإمامة: وأصبح البقيع ليلة دفنت وفيه أربعون قبراً جدداً (١).

وحيث إنّ البقيع كان في ذلك اليوم وإلى يومنا هذا مقبرة أهل المدينة فأقبل الناس إلى البقيع يبحثون عن قبر فاطمة (عليها السلام) فأشكل عليهم الأمر ولم يعرفوا القبر الحقيقي لسيدة نساء العالمين.

قال الطبري في دلائل الإمامة: وإنّ المسلمين لما علموا وفاتها جاءوا إلى البقيع، فوجدوا فيه أربعين قبراً، فأشكل عليهم قبرها من سائر القبور، فضج الناس ولام بعضهم بعضاً، وقالوا: لم يخلف نبيكم فيكم إلاّ بنتاً واحدة، تموت وتدفن ولم تحضروا وفاتها ولا دفنها ولا الصلاة عليها ! بل ولم تعرفوا قبرها ! فقال ولاة الأمر منهم: هاتوا من نساء المسلمين من ينبش هذه القبور حتى نجدها فنصلى عليها ونزور قبرها (١).

وروي أنَّ أبا بكر وعمر أقبلا والناس يريدون الصلاة على فاطمة (عليها السلام).

فقال المقداد: (قد دفتًا فاطمة "عليها السلام" البارحة، فالتفت عمر إلى أبي بكر فقال: ألم أقل لك إنّهم سيفعلون ؟ قال العباس: إنّها أوصت أن لا تصلّيا عليها، فقال عمر: لا تتركون يا بني هاشم حسدكم القديم لنا أبداً، إنّ هذه الضغائن التي في صدوركم لن تذهب، والله لقد هممت أن أنبش قبرها فأصلي عليها) (٣).

ويقول الطبري في دلائل الإمامة: وإنّ المسلمين لما علموا وفاتها جاءوا إلى البقيع، فوجدوا فيه أربعين قبراً، فأشكل عليهم قبرها من سائر القبور، فضج الناس ولام بعضهم بعضاً، وقالوا:

١- دلائل الإمامة: ص١٣٦.

٢- دلائل الإمامة: ص١٣٦.

٢- كتاب سليم بتحقيق الأنصاري: ص٣٩٣.

لم يخلف نبيكم فيكم إلا بنتا واحدة، تموت وتدفن ولم تحضروا وفاتها ولا دفنها ولا الصلاة عليها! بل ولم تعرفوا قبرها! فقال ولاة الأمر منهم: هاتوا من نساء المسلمين من ينبش هذه القبور حتى نجدها فنصلي عليها ونزور قبرها.

فبلغ ذلك أمير المؤمنين التَكَيِّلُ فخرج مغضباً قد احمرت عيناه، ودرت أوداجه، وعليه قباؤه الأصفر الذي كان يلبسه في كل كريهة، وهو يتوكأ على سيفه ذي الفقار، حتى ورد البقيع، فسار إلى الناس من أنذرهم، وقال: هذا علي بن أبي طالب قد أقبل كما ترونه، يقسم بالله لئن حول من هذه القبور حجر ليضعن السيف في رقاب الآمرين.

فتلقاه عمر ومن معه من أصحابه، وقال له: مالك يا أبا الحسن، والله لننبشن قبرها ولنصلين عليها. فضرب علي التَّكِيُّ بيده إلى جوامع ثوبه فهزّه ثم ضرب به الأرض، وقال له: (يا بن السوداء، أمّا حقّي فقد تركته مخافة أن يرتد الناس عن دينهم، وأمّا قبر فاطمة فوالذي نفس علي بيده لئن رمت وأصحابك شيئاً من ذلك لأسقين الأرض من دمائكم، فإن شئت فاعرض يا عمر).

فتلقاه أبو بكر فقال: يا أبا الحسن، بحق رسول الله وبحق من فوق العرش إلا خليت عنه، فإنّا غير فاعلين شيئاً تكرهه.

قال: فخلى عنه وتفرّق الناس ولم يعودوا إلى ذلك (١).

فالسلام على بضعة محمد وحبيبته وروحه التي بين جنبيه، وأبرء إلى الله ممن ظلمك وأسس أساس الظلم عليكم، وأتولى آخركم بما توليت به أولكم، فمعكم معكم لا مع عدوكم.

وختاماً أعرج على قبرك الذي أمرتي بإخفائه حتى يظهره للناس سرّك أحمد قائلاً: (السلام عليك يا بنت حبيب الله، السلام عليك يا بنت حبيب الله، السلام عليك يا بنت أمين السلام عليك يا بنت خليل الله، السلام عليك يا بنت صفي الله، السلام عليك يا بنت أمين الله، السلام عليك يا بنت أمين الله، السلام عليك يا بنت خير خلق الله، السلام عليك يا بنت أفضل أنبياء الله ورسله وملائكته، السلام عليك يا بنت خير البرية، السلام عليك يا سيدة نساء العالمين من الأولين

١- دلائل الإمامة: ص ١٣٦.

والآخرين، السلام عليك يا زوجة ولي الله وخير الخلق بعد رسول الله، السلام عليك يا أم الحسن والحسين سيدي شباب أهل الجنة، السلام عليك أيتها الصديقة الشهيدة، السلام عليك أيتها اللوضية المرضية، السلام عليك أيتها الفاضلة الزكية، السلام عليك أيتها الحوراء الإنسية، السلام عليك أيتها التقية النقية، السلام عليك أيتها المخدثة العليمة، السلام عليك أيتها المضطهدة المقهورة، السلام عليك أيتها المضطهدة المقهورة، السلام عليك يا فاطمة بنت رسول الله ورحمة الله وبركاته صلى الله عليك وعلى روحك وبدنك أشهد أنك مضيت على بينة من ربك وأن من سرك فقد سر رسول الله، ومن جفاك فقد جفا رسول الله، ومن قطعك فقد قطع رسول الله؛ لأنك بضعة منه وروحه الذي بين جنبيه، أشهد الله ورسله وملائكته أين راض عمن رضيت عنه، ساخط على من سخطت عليه، متبرئ عمن تبرأت منه، موال لمن واليت، معاد لمن عاديت، مبغض لمن أبغضت، محب لمن أحببت، وكفى بالله شهيداً وحسيباً وجازياً ومثيباً).

والحمد لله أولاً وآخراً، والصلاة والسلام على محمد وآل محمد الأئمة والمهديين وسلم تسليماً كثيراً.

## الفهرس

| ٥    | لمقدمة                                                                        |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٨    | لاذا كتاب مظلومية فاطمة (عليها السلام) ؟                                      |
|      | الباب الأول                                                                   |
| ۱۲   | الفصل الأول: من هم أهل البيت في آية التطهير ؟                                 |
|      | الفصل الثاني: أهل البيت في القرآن الكريم                                      |
|      | الفصل الثالث: أهل البيت في السنّة الشريفة                                     |
| ٥١   | الفصل الرابع: ظلامة أهل البيت (عليهم السلام)                                  |
|      | لفصل الخامس: فَلمّا اخْتارَ اللهُ لنَبيّهِ دارَ أنْبيائهِ وَمَأْوى أصْفِيائهِ |
|      | الباب الثاني                                                                  |
| ٧٨   | لفصل الأول: توثيق مظلومية الزهراء (عليها السلام)                              |
| ٩.   | لفصل الثاني: مظلومية الزهراء (عليها السلام) في كلمات العلماء                  |
| 97   | لفصل الثالث: ظلامة الزهراء في الشعر العربي                                    |
| ١.٥  | لفصل الرابع: ظلامة فاطمة أصل يوم العذاب                                       |
|      | الباب الثالث                                                                  |
| ١١.  | لفصل الأول: السقيفة وبيعة أبي بكر                                             |
| 177  | لمتخلفون عن بيعة أبي بكرلتخلفون عن بيعة أبي بكر                               |
| ۱۳۰  | لفصل الثاني: سياسات خلافة السقيفة                                             |
| 100  | لفصل الثالث: هجوم القوم على بيت الوحي                                         |
|      | الباب الرابع                                                                  |
| ١٨٠  | لفصل الأول: خطبة الزهراء (عليها السلام) في مسجد رسول الله ﷺ                   |
| ۲۱۱  | لفصل الثاني: مصادرة فدك                                                       |
| 7 20 | لفصل الثالث: دعوى الميراث                                                     |
| 707  | لفصل الرابع: إسقاط سهم ذوي القربي                                             |
|      | الباب الخامس                                                                  |
| ۲٦.  | لفصل الأول: حزن الزهراء بعد أبيها (عليها السلام)                              |

| 770 | الفصل االثاني: الزهراء (عليها السلام) على فراش المرض |
|-----|------------------------------------------------------|
| 770 | الفصل الثالث: في شهادة الزهراء (عليها السلام)        |
| 791 | الفهرسا                                              |